
3/2025

Spiri-Was?! 
Ein Blick auf die Vielfalt 
der Spiritualität und ihre 
Bedeutung im Alltag

Gretchenfrage 
Als (Pfarr-)Gemeinde ein 
Leben lang aus den Sakra-
menten Kraft schöpfen

„Wie ein Trip durch 
den Dschungel“
Alles über die Glaubensrei-
se der Jungen Kirche

Über das Sichtbare hinaus



04	 Hintergrund  
Spiri-Was?!
Ein Blick auf die Vielfalt der Spiritualität und ihre 
Bedeutung im Alltag

Inhalt

07	 Einblick  
Die Zündkerze des Lebens 
Drei Frauen erzählen, was Spiritualität für sie  
persönlich bedeutet

10	 Service  Einblick

„Wie ein Trip durch den Dschungel“
Alles über die Glaubensreise der Jungen Kirche

14	 Hintergrund  Service

Spirituelle Gewalt in der Kinder- und Jugendarbeit
Welche Formen sie annimmt und wie man ihr  
entgegenwirken kann

16	 Praxistipp  Methode

Mit der Seele im Takt
Wie über die verschiedensten Musikstile Zugang 
zur eigenen Spiritualität gefunden werden kann

19	 Praxistipp  Methode

Gretchenfrage
Als (Pfarr-)Gemeinde ein Leben lang aus den  
Sakramenten Kraft schöpfen 

24	 Impuls  
Herr, lass mich werden wie dieser Baum
Spiritueller Impuls

26	 Praxistipp  Methode

Nie zu klein, um große Fragen zu stellen
„How to“ philosophieren und theologisieren mit 
Kindern

29	 Praxistipp  
Beten auch noch?!
Wie ihr im Gruppenalltag mit Gott in Berührung 
kommen könnt

32	 Praxistipp  
Spiritualität für jeden (Schul-)Tag
Spirituelle und kreative Übungen für den Alltag von 
Jugendlichen

34	 Praxistipp  
Was Beten und eine Rakete gemeinsam haben
Eine Niko Kirchenmaus-Geschichte

36	 Service  
Highlights aus der Jungen Kirche
Unsere Angebote für dich!

38	 Einblick  
Aus der Redaktion
Ganz persönliche Zugänge zum Thema der Ausgabe

22	 Service  
Mehr als Steine, mehr als Koordinaten
Mit unseren Methoden den Glauben in der 
Gruppenstunde entdecken

04 Spiri-Was?!

Impressum: Hrsg. Junge Kirche der Erzdiözese Wien, vertreten durch Dominik Farthofer; Stephansplatz 6/6/618, 1010 Wien; junge.kirche@edw.or.at; www.jungekirche.wien; DVR-
Nr.: 0029874(12456); Tel. 01/51552-3393; Redaktion: I. Dorn (Leitung), F. Amtmann, D. Farthofer, M. Krizek, K. Polzhofer, D. Schmidt, J. Werner; Design & Layout: L. Kapeller; Druck: 
Netinsert, 1220 Wien; Fotos & Illustrationen: PiotrKaluza via Adobe Stock (Cover), Kerstin Wagner (S. 1, 12), Sebastian Resch (S. 7), Peter Rinnerthaler (S. 8), augsten.at (S.9), Erzdiözese 
Wien (S. 17), pexels-wolfgang (S. 17), Martin Krizek (S. 38), Judith Werner (S. 38), Iris Dorn (S. 39), Florian Amtmann (S. 39), Canva, Junge Kirche Wien.

2



Liebe*r Leser*in,

ja, wir sind es wirklich! Nach acht Jahren, in denen es das 
Movi gibt und die Zeitschrift sich inhaltlich stetig weiter-
entwickelt hat, bringen wir nun auch optisch frischen Wind 
hinein.
Eine der größten Veränderungen ist unser neues Cover-De-
sign, das nun unseren neuen Schriftzug präsentiert und be-
reits auf Inhalte der Ausgabe hinweist. Eine weitere Neue-
rung: Wir kennzeichnen unsere Artikel nun mit Tags, damit 
du auf einen Blick erkennst, welche Inhalte dich in den ein-
zelnen Texten erwarten. 

Doch das ist nur der Anfang! Blättere einfach durch das 
Heft und schaffe dir selbst einen Eindruck vom neuen Look 
des Movi – und entdecke dabei unsere Artikel zum Schwer-
punktthema der Ausgabe: Spiritualität.

Spiritualität erlebt gerade eine Hochphase, nicht zuletzt in 
nicht-religiösen Kontexten. Gerade deswegen ist es aber gar 
nicht so einfach, den Begriff zu definieren. Was unter Spi-
ritualität verstanden wird, variiert teilweise von Mensch zu 
Mensch!

Also haben wir uns als Redaktion intensiv mit diesem Be-
griff auseinandergesetzt: Wir haben ihn erforscht, seine 
Grenzen ausgelotet, ihn gedehnt, definiert, uns auf ganz 
persönliche Weise mit Spiritualität auseinandergesetzt, 
mit dem Begriff gespielt und manchmal vielleicht auch ge-
kämpft. Letztendlich ist es aber ganz einfach: Mit dieser 
Ausgabe möchten wir dich ermutigen, dich deinen eigenen 
spirituellen Wurzeln zuzuwenden und diesen persönlichen 
Schatz in die Kinder- und Jugendpastoral einzubringen.

Und ganz gleich, in welchem Look sich das Movi präsentiert 
oder zu welchem Thema wir schreiben – wir machen unsere 
Arbeit, um deine Arbeit zu erleichtern und zu bereichern. 
Damit wir darin noch besser werden, brauchen wir dein 
Feedback! Bitte nimm dir einen Moment Zeit, unsere große 
Leser*innenumfrage auszufüllen. Mit etwas Glück kannst 
du einen von sieben 30-€-Gutscheinen der Buchhandlung 
Herder gewinnen. Mehr Infos dazu findest du auf S. 13.

Das Redaktionsteam und ich freuen uns auf deine Rück-
meldung und wünschen dir viel Spaß mit der Ausgabe!

Iris leitet die Movi-Redaktion. 

04 Spiri-Was?!

 10 „Wie ein Trip durch den Dschungel“

 24 Spiritueller Impuls

3



Spiritualität boomt. Innere Balance, Achtsamkeit, Stille, Meditation – spirituell sein ist eine 
Kraftquelle und trägt zu einem glücklichen Leben bei. Das wussten schon Heilige und Mysti-
ker*innen. Und das fasziniert auch junge Menschen heute. Aber was versteckt sich alles hinter 
dem Begriff?

von Doris Schmidt und Katja Polzhofer

Spiri-
Was?!

4



Hintergrund

Was genau ist also Spiritualität? Etwas für Gurus und 
Asketen? Für religiöse Expert*innen? Für religiöse 
Spinner und Abgehobene?!

Spiritualität gibt es nicht nur im Christentum, son-
dern auch in anderen Religionen und sogar in Welt-
bildern, die sich nicht direkt als religiös verstehen. 
Zunächst ein paar Gemeinsamkeiten, die wir in allen 
Ausprägungen von Spiritualität finden:

Das Wort selbst leitet sich vom Lateinischen spiritus 
ab. Das heißt „Geist“ oder „Hauch“. In der Wortbil-
dung „Spiritualität“ meint das: Neben der materiellen 
Welt gibt es eine (geistige, nichtmaterielle) Wirklich-
keit, die den Menschen übersteigt (Transzendenz). 

Grenzen überschreiten – verbunden sein

Menschen fragen und denken über sich hinaus: „Wa-
rum bin ich da? Bin ich gewollt? Woher kommt das 
Leben? Was bin ich wert? Was ist gut?” Gleichzeitig 
fühlen manche sich verbunden: mit der Natur, dem 
Universum, mit sich selbst, mit den Mitmenschen 
und auch mit einer „höheren” Kraft. Damit kann ein 
göttliches Wesen gemeint sein (wir sagen Gott), eine 
andere höhere Macht oder Energie, übersinnliche Er-
fahrungen oder das Erlebnis von Stille und innerem 
Frieden. Zu Spiritualität zählen Lebenseinstellungen 
und Praktiken, die solche Erfahrungen fördern, wie 
Meditation und Yoga, aber auch Engelsglaube oder 
Okkultismus – und im christlichen Kontext Gottes-
dienst, Gebet oder Pilgern. 
Hinter all diesen Ausdrucksformen steht eine Sehn-
sucht, die alle Menschen verbindet: nach Glück, Sinn 
und erfülltem Dasein. Und die Überzeugung: Wenn 
ich mit dieser Wirklichkeit in Kontakt komme (mich 
selbst überschreite), dann erlebe ich Verbundenheit 
und Glück. 

Spiritualität – offene Sinne, offenes Herz

Spirituelle Menschen versuchen, wach und offen zu 
bleiben und ihre Sinne zu schärfen für die Wirklich-
keit, die sie umgibt. Sie üben zum Beispiel Sehen, Hö-
ren, Fühlen und Schmecken, weil sie das Leben spü-
ren möchten. Weil sie verstehen möchten, was ihre 
Aufgabe in der Welt ist. Spirituelle Menschen üben 
Danke sagen. Wer sehen lernt, womit er beschenkt 
wird, wird reicher und glücklicher. 
So gesehen ist eine spirituelle Praxis ein guter Weg-
weiser zu einem erfüllteren Leben – und nicht bloß 
etwas für Expert*innen! 

Und Gott kommt gar nicht vor?!

Eine christliche Spiritualität bezieht sich auf die 
Wirklichkeit Gottes in seiner Dreieinigkeit. Sie spie-
gelt sich in einem lebendigen und vom Heiligen Geist 

5



gewirkten (Glaubens-)Leben wider, mit Jesus Chris-
tus als verbindende und tragende Mitte.
Jeder Lebensweg ist unterschiedlich, weil wir alle in-
dividuell sind. So ist es auch mit der christlichen Spi-
ritualität. Der Geist Gottes lässt sich nicht festlegen, 
sondern artikuliert sich bei jeder und jedem von uns 
anders. Daher gibt es auch keine „falsche“ oder „rich-
tige“ Spiritualität. Aufgrund dieser Tatsache dürfen 
wir auch nicht andere verurteilen, weil sie ihren 
Glauben anders leben. Im Gegenteil: Wir sollten eine 
Haltung der Offenheit und der Wertschätzung an den 
Tag legen für jede spirituelle Form – unabhängig da-
von, ob sie aus unserer eigenen Reihe, einer anderen 
Religion stammt oder konfessionslos ist. 
Grundsätzlich öffnen wir uns in einer christlichen 
Spiritualität auf den Gott des Lebens hin, der mit uns 
durch den Alltag geht. Dieser wichtige Bezug macht 
christliche Spiritualität lebensnah, echt und prak-
tisch. Sie liefert ein „solides Handwerk“, das sich in 
unsere alltägliche Wirklichkeit einfügt.

Ganz alltäglich

Auch in der Bibel begegnet uns die Spiritualität, 
wenngleich nicht wörtlich davon die Rede ist. Viel-
mehr erzählt die Bibel davon, wie der Geist Gottes im 
alltäglichen Leben der Menschen präsent ist. Beson-
ders in den Berufungsgeschichten der vielen Frauen 
und Männer der Bibel wird diese enge Beziehung zu 
Gott deutlich (z.B. Mose, Samuel, Hanna).

Auch wir dürfen in dieser von Gott erfüllten Wirk lich-
keit leben und Geborgenheit finden, weil es sein Geist 
ist, der uns dazu befähigt. Das verdeutlichen auch 
die Psalmen: „Die Weisung seines Gottes trägt er im 
Herzen. Nichts bringt seine Schritte aus dem Tritt.“ 
(Psalm 37,31)

Ein Blick in die Kirchengeschichte

Spiritualität fügt sich in die Wirklichkeit des Alltags 
ein. So auch bei Teresa von Ávila (1515–1582), wenn 
sie vom „Herrn der Töpfe und Pfannen” spricht. Zu-
gleich hat Spiritualität auch immer etwas mit der ei-

genen Persönlichkeit und Entwicklung zu tun. Dar-
auf macht uns Bernhard von Clairvaux (1090–1153) 
aufmerksam: „Du musst nicht über Meere reisen, 
musst keine Wolken durchstoßen und musst nicht 
die Alpen überqueren. Der Weg, der dir gezeigt wird, 
ist nicht weit. Du musst deinem Gott nur bis zu dir 
selbst entgegengehen.“
Der Aspekt der Gemeinschaft und der Verbindung 
zu anderen Menschen und der Schöpfung fehlt trotz-
dem nicht, wie es Johannes vom Kreuz (1542–1591) 
beschreibt: „Es kommt darauf an, beziehungsfähig 
zu werden nach dem Maße Gottes, beziehungsfähig 
zu Vater, Sohn und Geist, zu jedem Mitmenschen, zu 
aller Schöpfung.“
Der kurze Blick in die Kirchengeschichte zeigt, dass 
Spiritualität lebendig und vielfältig ist. Dennoch gibt 
es einen wesentlichen Punkt, der alle Spiritualität 
eint: Spiritualität ist Begegnung. 

Madeleine Delbrêl (1904–1964), eine Schriftstelle-
rin und katholische Mystikerin, schreibt:

Geht in euren Tag hinaus ohne vorgefasste  
Ideen,  
ohne die Erwartung von Müdigkeit,  
ohne Plan von Gott,  
ohne Bescheid wissen über ihn, 
ohne Enthusiasmus, 
ohne Bibliothek – 
geht so auf die Begegnung mit ihm zu. 
Brecht auf ohne Landkarte – 
und wisst, dass Gott unterwegs zu finden ist, 
und nicht erst am Ziel. 
Versucht nicht, ihn nach Originalrezepten  
zu finden, 
sondern lasst euch von ihm finden in 
der Armut eines banalen Lebens.

Spiritualität ist eine Reise

Spiritualität ist ein fortlaufender Prozess. Sie ist wie 
eine lebenslange Reise, auf die wir uns neugierig ein-
lassen dürfen. Wir wissen nicht, wer und was uns 
alles auf dieser Reise begegnen wird. Es wird inten-
sive Zeiten und Herausforderungen geben, aber auch 
intime und schöne Momente. Alle Erfahrungen und 
Begegnungen, die wir auf dieser Reise machen wer-
den, schenken uns die Möglichkeit des persönlichen 
Wachstums. Alles darf, nichts muss!
So dürfen wir auch in aller Freiheit Gott immer mehr 
entdecken und immer mehr in seine Liebe eintau-
chen.  

Grundsätzlich öffnen wir uns in 
einer christlichen Spiritualität auf 
den Gott des Lebens hin, der mit 
uns durch den Alltag geht. Dieser 
wichtige Bezug macht christliche 
Spiritualität lebensnah, echt und 
praktisch.

Quellen:
Gabriele BUSSMANN, Spiritualität, in Angela KAUPP, Gabriele BUSSMANN, Brigitte LOB, Beate THALHEIMER (Hgg.), Handbuch Schul-
pastoral. Für Studium und Praxis, Freiburg im Breisgau, 108–120, hier: 109–110.
Josef SUDBRACK, Spiritualität. Begriff, in: LThK3 9, Sp. 852–853 hier: 852.

6



was von außen in 
mich reinkommt 
oder etwas aus 
mir rauskommt, 
das davor nicht 
da war. 

Welche Rolle 
spielt Spiritua-
lität in deinem 
Alltag?

Ich habe ein 
sehr tiefes Gott-
vertrauen, aber 
ein total wenig 
ritualisiertes Le- 
ben. Im Alltag 
versuche ich, 
mich mit kleinen 
Momenten im-
mer wieder neu 
auf Gott auszu-
richten. Ich bete 
nicht eine Vier-

telstunde durchgehend, sondern 
ich sage einmal kurz „Gott, bitte 
sei jetzt dabei“. 

Du bist Poetin und trittst 
mit deinen eigenen Texten 
auf. Sind das für dich spiri-
tuelle Erfahrungen? 

Nicht jeder Text, aber manche 
schon. Das sind meist Texte, bei 
denen ich versuche, Gott von 
Anfang an konkret einzubinden. 
Diese Texte fühlen sich oft nicht 
fertig an, obwohl eigentlich alles 
drinnen wäre, was ich sagen will. 
Erst bei den Auftritten werden sie 
dann so richtig „abgeschmeckt“. 
Wenn ich merke: Jetzt sind Men-
schen da, die sich von meinem 

Die Zündkerze des Lebens
Spiritualität – und vor allem, was man darunter versteht – ist so divers wie wir Menschen 
selbst. Drei Frauen erzählen, was Spiritualität für sie bedeutet und wie sie sie im Alltag trägt. 

von Iris Dorn

Instagram: @helene_ziegler 

Was bedeutet Spiritualität 
für dich?

Ich versuche ein Bild dafür zu 
finden: Stell dir vor, du hast ein 
zusammengebautes Auto, das 
theoretisch funktioniert. Damit 
es einen Zweck hat, muss es ge-
startet werden. Keiner will ein 
Auto, das nur steht. 

Ich glaube, dass ich als Mensch 
auch zu irgendetwas da bin, näm-
lich in Bewegung zu sein, zu ler-
nen und zu wachsen. Spirituali-
tät ist sozusagen der Moment der 
Zündkerze, wo der Motor eines 
Autos startet. Sie gibt Richtung 
und Bewegung. Und Spiritualität 
hat für mich den Aspekt, dass et-

Text berühren lassen und ihn mit 
mir mittragen. Als wäre ein Wir 
entstanden zwischen Text, Publi-
kum und mir. Da passiert etwas, 
das ich nicht selbst gesteuert 
habe. Sondern da ist von außen 
noch etwas dazugekommen, das 
durch mich durchgeht und im 
Text rauskommt. Das sind spiri-
tuelle Erfahrungen.

Zur Person:

Helene Ziegler (geb. 2000) stu-
diert an der Universität Wien 
das Masterstudium „Theologi-
sche Spezialisierung“ mit dem 
Schwerpunkt Ästhetik und Lite-
ratur. In ihrer Freizeit schreibt 
sie Texte, spricht auf Bühnen und 
teilt Gedichte über Gott und das 
Leben auf Social Media. 

Helene Ziegler

Einblick

7



Spiritualität ist ein sehr 
abstrakter Begriff. Was ver-
stehst du darunter?

Eine knifflige Frage … Für mich 
trifft es ein Buchtitel der Theolo-
gin Dorothee Sölle ganz gut: „Es 
muss doch mehr als alles geben. 
Nachdenken über Gott.“ Spiri-
tualität oder vielmehr die Suche 
nach ihr ist das, was eben mehr 

ist als das, was 
man auf den ers-
ten Blick so sieht. 

Welche Rolle 
spielt Spiritua-
lität in deinem 
persönlichen 
Alltag?

In einem gut ge-
füllten Alltag mit 
Arbeit und zwei 
sehr lebhaften 
Kindern hat Spi-
ritualität für mich 
viel mit der Suche 
nach der Stille 
zu tun. In letz-
ter Zeit habe ich 
mir zum Beispiel 
angewöhnt, vor 
der Arbeit für ein 
paar Minuten in 
den Dom zu ge-
hen. Bevor dann 

der große Ansturm kommt, ist 
das tatsächlich ein (halbwegs) 
stiller Ort. Seit eines meiner Kin-
der ein sehr begeisterter Minist-
rant ist, gehe ich auch wieder re-
gelmäßig in die Sonntagsmesse. 
An dieser Regelmäßigkeit finde 
ich ganz gut, nicht darüber nach-
zudenken, ob ich darauf jetzt 
Lust habe oder das jetzt passt, 
sondern es einfach zu tun. 

Welche spirituellen Traditio-
nen und Orte prägen dich? 

Ein besonderer Ort ist für mich 
das „Haus der Frauen“ in der 
Steiermark, wo ich seit vielen 
Jahren auf Schweigeexerzitien 
hinfahre – immer wieder eine 
besondere Erfahrung. Prägend 
ist dabei natürlich auch die klei-
ne Gruppe von Frauen, mit de-
nen ich diese Exerzitien mache. 
Auch wichtig für meine Spiritu-
alität sind die lateinamerikani-
sche Befreiungstheologie und die 
feministische Theologie – Ansät-
ze, die Spiritualität untrennbar 
mit dem gesellschaftspolitischen 
Einsatz für ein gutes Leben für 
alle denken. 

Zur Person:

Kathrin Wexberg (geb. 1978) 
hat Germanistik und Publi-
zistik studiert und im Fach-
bereich „Neuere Deutsche 
Literatur“ promoviert. Seit 
2004 ist sie wissenschaftliche 
Mitarbeiterin der STUBE, der 
Studien- und Beratungsstelle 
für Kinder- und Jugendlitera-
tur der Erzdiözese Wien. 

Kathrin Wexberg

www.stube.at

8



Aus deiner Sicht als Ordens-
frau: Wie verstehst du das 
Wort „Spiritualität”?

Wenn man Menschen auf der 
Straße fragt, was Spiritualität 
ist, würden sie wahrscheinlich 
sagen: Sich mit Höherem, mit 
dem nicht Sichtbaren zu beschäf-
tigen. Aber der Glaube an Gott 
ist sowieso die Voraussetzung für 
Ordensleben. Für mich ist Spi-
ritualität die Art, wie man den 
Glauben lebt.

Was macht die Spiritualität 
deines Ordens, der Barmher-
zigen Schwestern vom Heili-
gen Karl Borromäus, aus?

Unsere Gemeinschaft wurde 
1652, mitten im Dreißigjähri-

gen Krieg, gegründet. Der Zweck 
dieser Gründung war, für die 
Bedürfnisse der Armen und 
Kranken zu sorgen – körper-
lich wie auch geistlich. Schon in 
der Gründungsurkunde wurden 
die Schwestern „Barmherzige 
Schwestern“ genannt. Heute le-
gen wir bei der Profess das Ge-
lübde der Beständigen Barmher-
zigkeit ab. Erst dann kommen 
die drei klassischen Ordensge-
lübde Keuschheit, Armut und 
Gehorsam. Daraus ergibt sich 
unsere Ordensspiritualität: Kon-
templation und Barmherzigkeit. 
Denn man kann nur weiterge-
ben, was man vorher empfangen 
hat. Es geht darum, ganz in Gott 
zu stehen und aus diesem Reich-
tum heraus zu den Menschen zu 
gehen.

Wie wirkt eure Spirituali-
tät konkret in deinen Alltag 
hinein?

Ich bin diplomierte Gesund-
heits- und Krankenpflegerin 
und arbeite in der geriatrischen 
Langzeitpflege. In der Früh, be-
vor ich in den Dienst gehe, bete 
ich immer:  „Jesus, mach mich 
zu einer echten barmherzigen 
Schwester. Lächle durch mich, 
strahle du durch mich und liebe 
du durch mich.” Im Dienst habe 
ich normalerweise keine Zeit zu 
beten oder überhaupt an etwas 
anderes zu denken als an die Auf-
gaben. Für mich fühlt sich die Ar-
beit nicht spirituell an. Gar nicht. 
Dass es trotzdem sehr viel mit 
Gott zu tun hat, ist eine Sache 
von Vertrauen und Glauben. 

Sr. Raphaela Hönegger
Zur Person:
 
Sr. Raphaela Hönegger (geb. 
1994) trat 2011 in die Ge-
meinschaft der Barmherzigen 
Schwestern des Karl Bor-
romäus ein und absolvierte 
in den ersten drei Jahren die 
Krankenpflegeschule. 
Im August 2024 legte sie ihre 
ewige Profess ab. Als dip-
lomierte Gesundheits- und 
Krankenpflegerin ist sie in 
verschiedenen Bereichen des 
Pflegeheimes St. Carolusheim 
tätig. 

9



Wie ist die Idee zum Projekt entstanden?

Steffie: Aus dem früheren Glaubenskurs der Jungen 
Kirche „Ich will mehr“ ist die Idee entstanden, ein 
Online-Format zu entwickeln, damit die Leute nicht 
mehr vor Ort sein müssen. Zuerst haben wir unser 
Projekt „Glaubenskurs” genannt, jetzt aber geändert 
auf „Glaubensreise”. Das große Problem war, dass 
die Menschen unter Kurs etwas anderes verstehen 
als Katja und ich. Aus den Rückmeldungen der Teil-
nehmenden ist uns bewusst geworden, dass sie Kurs 
mit Lernen verbinden. Wir haben einfach ein ande-
res Bild von Glauben! Glaube lässt sich nicht in einen 
Kurs packen. Glaube ist ein Prozess, der nie aufhört 
– eine Reise. Deswegen Glaubensreise! 

Erzählt uns von der Glaubensreise! Worum 
geht’s, wie läuft sie ab?

Katja: Mit der Glaubensreise wollen wir Menschen 
einladen aufzubrechen: zu Gott, zu anderen, zu sich 
selbst. Auf dieser Reise gibt es weder Falsch noch 
Richtig. Wichtig ist uns, dass die Teilnehmenden 
maximal autonom sind, das heißt sie entscheiden für 
sich selbst, was und wie viel sie von der Reise mitneh-
men möchten. 

Steffie: Die Glaubensreise besteht aus sechs Modulen 
und dauert drei Monate – alle zwei Wochen kommt 
ein neues Modul raus. Dazu gibt es dann noch drei 
Online-Treffen. Die Teilnehmenden bekommen vor 
Start der Glaubensreise ein Package zugeschickt, da 
sind alle Materialien drinnen, mit denen sie die Mo-
dule durcharbeiten können. Zum Beispiel finden sie 
eine ausgedruckte Bibelstelle für das Bibeljournaling 
inklusive Sticker oder Bausteine, mit denen sie die 
Fundamente ihrer Kirche legen können.

Warum ist das Package für die Glaubensreise 
so wichtig?

Steffie: Das Package war der Gamechanger an der 
Glaubensreise! Zuhause, mit reinen Online-Treffen, 

fehlt dir sonst eine Dimension. Mit dem Package 
baust du etwas, hast etwas in deinen Händen … Das 
Package ist der Schlüssel und das, was es heimholt.
(Anm.: Steffie hat sich hier von der Aktion „Trotzdem 
Ostern“ der Jugendgruppe Sankt der Diözese St. Pöl-
ten inspirieren lassen, die in der ersten Coronaphase 
2020 Packages verschickt hat, um trotz Distanz ge-
meinsam Ostern zu feiern. www.sankt.online)

Wie sehen die Online-Treffen konkret aus?

Steffie: Diese Online-Abende sind urextrem berei-
chernd. Die sind so g’spürig. Es gibt einen Inhalts-
punkt, dann Breakoutrooms, wo sich die Leute aus-
tauschen. Die Inhaltspunkte am Anfang sind eine 
gute Überleitung, um tiefer ins Gespräch gehen kön-
nen. Bei den Treffen tut sich viel und man erlebt die 
Gemeinschaft, auch wenn jede*r daheimsitzt. 

Wie unterscheidet sich eure Glaubensreise 
von anderen Glaubenskursen? Was zeichnet 
euer Angebot aus?

Steffie: Der Unterschied ist, dass es bei uns weder 
um dogmatische noch um katechetische Vermittlung 
geht. Zum Beispiel das Thema Jesus: Wir bieten kei-
ne katechetische Abarbeitung an, sondern wir legen 
in dieses Feld rein, was die katholische Kirche, was 
z.B. Pastorinnen anderer christlichen Gemeinschaf-
ten dazu sagen und dann eröffnen wir das Feld. Dabei 
sind wir maximal ergebnisoffen.

Katja: Außerdem gibt es bei der Glaubensreise auch 
eine persönliche Ebene, die bei jeder und jedem mit-
schwingt. Hier wollen wir die Teilnehmenden abho-
len bzw. hier dürfen sie sich auch selbst finden.

Was waren bis jetzt für euch die schönsten 
Momente, was gefällt euch an der Glaubens-
reise am besten? 

Steffie: Jedes Online-Treffen! Ich habe so viel ge-
lernt, von denen, die da waren. Und es gibt auch ei-

„Wie ein Trip durch den 
Dschungel“

Die Glaubensreise ist ein digitales spirituelles Angebot der Jungen Kirche. Steffie Sandhofer und 
Katja Polzhofer machen sich mit jungen Menschen gemeinsam auf den (Glaubens-)Weg und er-
möglichen Begleitung und Austausch. 

von Katja Polzhofer

Service

Einblick

10



Glaubensreise Package

Steffie (li) und Katja (re)

11



Erfahrungsbericht von Kerstin Wagner, die am zweiten Durchgang der Glaubensreise  
teilgenommen hat. 

Was glaube ich – und warum? Diese Frage begleitet 
mich immer wieder. Die Glaubensreise hat mir die 
Möglichkeit gegeben, mich mit der Frage zu beschäf-
tigen und dabei auch andere Sichtweisen kennenzu-
lernen. 

Die Glaubensreise war für mich eine wertvolle Mög-
lichkeit, mich mit den Themen Glaube, Gott* und Kir-
che intensiv auseinanderzusetzen. Sie war kein Kurs 
mit fixen Antworten, sondern ein Raum für ehrliches 
Fragen, echtes Nachdenken und tiefe Auseinander-
setzung. Durch verschiedene Formate – Online-Mee-
tings, ein liebevoll gestaltetes Padlet, ein Materialpa-
ket für daheim – habe ich viele Impulse bekommen, 
die mich persönlich weitergebracht haben.

Ein guter Zufall

Dass ich bei der Glaubensreise überhaupt mitge-
macht habe, war eher Zufall. Bei der Planung eines 
Events für den Schacherhof (ein Selbstversorger-
haus im Mostviertel, das von Jugendgruppen ge-
mietet werden kann, Anm.) saßen wir mit Steffie 
beim Frühstück, redeten über Gott* und die Welt 
– und in diesem Gespräch erzählte sie uns von die-
sem Projekt. Ich war neugierig und meldete mich an, 
ohne genau zu wissen, worauf ich mich einlasse. Eine 
Sorge war allerdings da: Ich bin schon länger in der 
kirchlichen Jugendarbeit unterwegs. Viele Metho-
den, Formate und Ideen kenne ich schon – gibt’s da 
überhaupt noch was Neues für mich?

Aber bereits beim ersten Modul war klar: Diese Sor-
ge war unbegründet. Da steckte so viel Gutes drin – 
für mich persönlich, aber auch für meine Arbeit im 
Jugendhaus. Die Inhalte waren kreativ, tiefgründig 

und vielseitig. Die Art der Gestaltung – liebevoll, mo-
dern und ansprechend. Und das Materialpaket, das 
per Post kam, war tatsächlich wie eine kleine Über-
raschungstüte, die nicht nur voller Dinge, sondern 
voller Ideen steckte.

Glaubensreise oder Glaubenswanderung?  

Die Glaubensreise hat mir auch etwas in Erinnerung 
gerufen, das ich im Alltag oft vergesse: Wie gut es tut, 
sich bewusst Zeit für sich selbst und die eigenen Ge-
danken zu nehmen.
Für mich war die Glaubensreise vergleichbar mit 
dem Wandern. Wenn ich unterwegs bin, spüre ich 
oft schon nach wenigen Minuten, wie gut es mir tut 
– frische Luft, Bewegung, Abstand vom Alltag. Aber 
trotzdem bleibe ich manchmal lieber auf der Couch, 
weil der innere Schweinehund gewinnt. Und so ähn-
lich geht’s mir mit dem „Zeit für mich nehmen“ auch.

Die Glaubensreise war für mich wie eine Wanderung 
mit leichtem Rucksack, flexibler Route und vielen 
Gelegenheiten zum Innehalten. Manchmal war es 
nur ein Satz, der hängen blieb. Manchmal eine Auf-
gabe, die etwas in mir angestoßen hat.

Wandern ist für mich noch viel schöner, wenn ich 
dabei nicht allein bin – so war es auch bei der Glau-
bensreise. Durch die drei Online-Meetings hat man 
andere Teilnehmenden getroffen und konnte sich 
austauschen. Bei gut strukturierten und methoden-
reichen Online-Treffen haben wir eine gute Zeit ver-
bracht. Ich bin dem Team hinter der Glaubensreise 
sehr dankbar für dieses tolle Format und kann von 
Herzen empfehlen dabei zu sein und sich dann auch 
wirklich Zeit dafür zu nehmen. 

 
Zur Autorin:

Kerstin Wagner ist 24 Jahre alt 
und Hausleiterin und pastora-
le Mitarbeiterin im Jugendhaus 
Schacherhof in Seitenstetten. Sie 
begeistert sich für kreative Ideen, 
das Musizieren, die Landwirt-
schaft und ihr kleines Aquarell- 
und Handlettering-Business. 
Infos über die Veranstaltung- 
en im Schacherhof und das 
Haus selbst findest du unter  
www.schacherhof.at 

ÜBER GOTT* UND DIE WELT

12



Jetzt bist du gefragt! 

In den letzten Monaten haben wir intensiv am neuen Auftritt des Movi 
gearbeitet. Dabei wollen wir aber nicht stehenbleiben!  
Wir wollen uns stetig weiterverbessern und möchten deshalb deine 
Meinung hören.

Wie gefällt dir das Movi? Wie nutzt du es?  
Und wie können wir uns verbessern?

Nimm dir bitte einen Moment Zeit, um unsere Umfrage auszufüllen!

Als Dankeschön verlosen wir unter allen  
Teilnehmenden bis 15. Dezember 2025  
7 x 30-€-Gutscheine für die Buchhandlung Herder.

nen besonderen Erfolgsmoment: Ich bin davon aus-
gegangen, dass wir zu viert oder zu fünft anfangen. 
Dann waren wir urviele, insgesamt 18 … Und für uns 
kam dann die Erkenntnis, dass wir jetzt anders lie-
fern müssen … Mit der Glaubensreise haben wir eine 
Nische erwischt. Wir hätten nicht diese Resonanz er-
wartet.

Katja: Alles darf sein, alles hat Platz und Raum! Es 
melden sich Menschen zur Reise an, die von Gott 
berührt worden sind und unterwegs sein wollen, mit 
(kritischen) Fragen, Frust, Freude und mit allem, 
was da ist und was auch kommt im Laufe der Rei-
se. Man weiß es ja nicht. Die Glaubensreise ist wie 
ein Trip durch den Dschungel. Da weißt du nie, was 
als Nächstes kommen wird. Das macht es ja so span-
nend! Wir gehen einfach in aller Offenheit los! 

Gibt es Pläne für die Zukunft?

Steffie: Wenn ich das ernst nehme, was der Papst 
sagt, die synodale Haltung, dann müssen wir darü-

ber reden, woran wir selbst glauben und warum – 
und nicht, was wir alle gemeinsam glauben. Ich muss 
auskunftsfähig sein, über das, was ich glaube, damit 
ich das vermitteln kann und auch dazulernen kann. 
Es darf sich ja auch verändern. Das ist der wichtigste 
Punkt, warum das Projekt Glaubensreise urwichtig 
ist. Für eine Zukunft der Kirche.
Eines unserer größten Learnings ist: Mit der Glau-
bensreise sind wir an etwas dran und wir merken, 
dass wir an unsere Grenzen stoßen! Wir scheitern 
auch dran, aber das ist wichtig, damit wir dazulernen 
können. Die Glaubensreise so aufzustellen, dass es 
für die Teilnehmenden besser wird und gemeinsam 
mehr möglich ist, das ist unser Ziel für die Zukunft.  

Infos zur Glaubensreise findest du auf 
www.kirchensteffie.at und auf Steffies  
Instagram-Account @kirchensteffie! 

Link

13



Spirituelle Gewalt in der 
Kinder- und Jugendarbeit

Spirituelle Gewalt ist eine Gewaltform, die oft im Verborgenen bleibt, weil sie schwer zu erken-
nen ist. Um dieser Form des Missbrauchs entgegenzuwirken, sind Sensibilisierung und eine kri-
tische Reflexion des eigenen pastoralen Handelns unerlässlich, sagt Bernd Hillebrand, Pastoral-
theologe an der Universität Graz.

von Dominik Farthofer

Spirituelle Gewalt liegt vor, wenn persönliche, geist-
liche oder institutionelle Autorität dazu benutzt wird, 
die Interessen, die Integrität und das Recht auf religi-
öse Selbstbestimmung einer anderen Person unange-
messen zu beschränken. 

So lautet die Definition einer Arbeitsgruppe, die sich 
im Auftrag der Bischofskonferenz laufend mit dem 
Thema beschäftigt. Im Gegensatz zu körperlicher 
Gewalt, die uns gut vertraut ist, fehlt es bei spiritu-
eller Gewalt oft an konkreten Erfahrungen und die 
klare Grenzziehung zwischen legitimer Praxis und 
Gewalt ist schwieriger. Dazu kommt noch ein weite-
res Problem: „Oft werden Phänomene bagatellisiert 
mit der Entschuldigung: Es war doch gut gemeint“, 
wie Univ.-Prof. Dr. Bernd Hillebrand vom Institut für 
Pastoraltheologie und Pastoralpsychologie der Uni-
versität Graz schildert. 

Gewalt erkennen und benennen

Um spirituelle Gewalt verstehen zu können, müsse 
man zwei Dinge miteinander in den Blick nehmen, 
die in Wechselwirkung zueinander stehen: „Zum ei-
nen spielt das Verständnis von Mission und somit 
des Gottesbildes eine wichtige Rolle und zum ande-
ren der Einsatz und das Zusammenspiel mit Emoti-
on.“ Beides zusammen werde problematisch, wenn 
„das Gottesbild exklusiv ist, andere Wahrheiten und 
Religionen dadurch grundsätzlich falsch sind oder 
das Gottesbild zur Begründung der eigenen Macht 
genutzt wird und dieses Gottesbild durch gemein-
schaftliche Musik mit eventuellen Gesten verknüpft 
wird. Dann besteht schnell eine Manipulationsge-
fahr“, so der Pastoraltheologe. Kinder und Jugendli-
che wären dann bereit, etwas zu tun, was sie eigent-
lich nicht wollten. 

Spirituelle Gewalt kann immer dann vorkommen, 
wenn Zwänge in Gruppen auf einzelne ausgeübt wer-
den – das bedeutet, sie kann in jeder Gruppe und 
auch jeder Kinder- und Jugendgruppe vorkommen. 
Gefahr bestehe vor allem auf Veranstaltungen wie 
Zeltlagern, Festivals oder Großereignissen, so Hille-
brand. Aber auch im Kleinen kann die individuelle 
Freiheit bei der Ausübung von Spiritualität missach-
tet werden: „Es stellt sich bereits beim gemeinsamen 
Beten des Vaterunsers die Frage, ob einem Kind die 
Möglichkeit zugesprochen wird, auch nicht mitzu-
beten oder ob ein Kind gefragt wird, ob es gesegnet 
werden möchte oder nicht.“ 

Service

Hintergrund

Beispiele für spirituelle Gewalt 
aus der Praxis:

Menschen werden manipuliert:
Nach einer Messe, an der viele Kinder 
teilnehmen, wird ein Priester gefragt, 
warum er denn im Gottesdienst nicht 
auf die Kinder eingegangen ist. Er ant-
wortet, dass Jesus ihm das in der Sakri-
stei gesagt habe.

Menschen wird Angst gemacht:
Während der Seelenmesse richtet sich 
der Priester an die anwesenden Kinder: 
„Die Seele eurer toten Oma ist jetzt im 
Fegefeuer. Erst wenn ihr genug für sie 
betet, kommt sie in den Himmel”. Meh-
rere Kinder beginnen zu weinen.

14



 
Der Schutz des Einzelnen in der Gruppe

Es gebe aber auch gewisse Strukturen, die miss-
bräuchliches Handeln begünstigen: „Vor allem Ge-
meinschaftsformen, in denen es wenig Partizipation 
und demokratische Mitbestimmung gibt, sind in der 
Gefahr, über andere zu verfügen und angeblich zu 
wissen, was für Kinder und Jugendliche richtig ist“, 
sagt der Pastoraltheologe. Hier gehe ein Grundprin-
zip kirchlicher Jugendarbeit verloren: Subjektorien-
tierung. 

Essenziell für die Prävention spiritueller Gewalt ist 
die Sensibilisierung aller Verantwortlichen der Kin-
der- und Jugendpastoral. Als konkrete Maßnahme 
fordert Bernd Hillebrand, dass in den Schulungen zu 
sexuellem Missbrauch auch eigens und explizit auf 
das Thema spirituelle Gewalt eingegangen werden 
soll: „Dabei geht es nicht um Maßnahmen, sondern 
um Reflexion des eigenen Gruppenhandelns, die die 
Möglichkeit von Mitbestimmungen und die Möglich-
keit, dass Kinder und Jugendliche im Gruppenereig-
nis auch nicht mitmachen müssen und können, kri-
tisch in Blick nimmt.“

Reflexionsfähigkeit als wichtigste  
Maßnahme

Das bedeutet: Entscheidend sind nicht einzelne Maß-
nahmen in deiner Pfarre, sondern eine grundsätzliche 
Haltung, die sich vor allem durch regelmäßige Refle-
xion des eigenen spirituellen Handelns auszeichnet. 
Diese muss unbedingt auch in die Vorbereitung der 
Gruppenstunden einfließen, betont Hillebrand: „Es 
geht darum, dass im Vorfeld Freiheitsalternativen im 
Gestalten von Spiritualität mitbedacht und mitbe-
rücksichtigt werden.“ 

Menschen werden in ihrer Selbst-
bestimmung eingeschränkt:
Eine geistliche Gemeinschaft besucht 
ihre Mitglieder zuhause und nimmt alle 
Kleidung, die in ihren Augen unange-
messen ist, mit zu einem Flohmarkt.

Menschen werden in Abhängig-
keiten gedrängt:
Nach der Beichte meint der Kaplan zur 
Jugendlichen, dass sie jetzt jede Wo-
che zu ihm zur Beichte kommen solle, 
schließlich verbinde sie ja jetzt ein gro-
ßes Geheimnis, das sie ihm anvertraut 
hat.

Menschen werden gezielt spiritu-
ell vernachlässigt:
Eine Jugendliche wird grundlos aus der 
Firmvorbereitung ausgeschlossen und 
darf nicht zur Firmung gehen.

Menschen werden entwertet:
Beim „Abend der Barmherzigkeit“ er-
klärt der Moderator: „Wer Jesus ganz in 
sein Leben lassen möchte, kommt jetzt 
nach vorne und holt sich einen Segen 
ab. Wenn dein Glaube dafür noch nicht 
stark genug ist, musst du mehr beten.“

Die Katholische Kirche Österreich hat sich dazu 
entschlossen, spirituelle Gewalt gleich zu behan-
deln wie alle anderen Gewaltformen auch. Wenn 
du dich weiter mit dem Thema beschäftigen 
willst, hilft dir die Stabsstelle für Prävention von 
Missbrauch und Gewalt gerne weiter. Du findest 
sie unter www.hinsehen.at. Melden kannst 
du Vorfälle bei der Ombudsstelle  
(https://www.erzdioezese-wien.at/
ombudsstelle) oder über das For-
mular der Stabsstelle: 

15



Mit der Seele im Takt
Wann und wie ist Musik spirituell? Florian Amtmann, Kinder- und Jugendpastoralassistent in 
Ausbildung und ausgebildeter klassischer Sänger, hört sich durch verschiedenste Musikepochen 
und -genres – immer auf der Suche nach dem gewissen Etwas, das Musik zu einer spirituellen 
Erfahrung macht. 

von Florian Amtmann

Stell dir vor, du sitzt in einer dunklen Kirche eines 
Stiftes. Plötzlich erklingt aus dem Chorgestühl (das 
sind die Holzbänke im Altarraum, wo die Ordensleu-
te sitzen) der einstimmige Gesang von Geistlichen, 
der auch gregorianischer Choral genannt wird. Wie 
fühlt sich das an?

Wie es einmal begonnen hat

Im Kloster gibt es das Stundengebet. Mehrmals am 
Tag treffen sich die Ordensleute zu festgelegten Zei-
ten, um gemeinsam mit Gesang zu beten. Dieses Ge-
bet strukturiert den Tag. Mir hat ein Chorherr aus 
einem Stift erzählt, dass er genau durch diese Regel-
mäßigkeit in eine tiefe Spiritualität kommt, in eine 
tiefe innere Ruhe und eine transzendente Stimmung. 
Für ihn ist das ein wichtiger Bestandteil seines Wir-
kens und seines Lebens mit Gott.
Setz dich doch einmal bewusst hin, steck dir Kopfhö-
rer mit gregorianischem Choral ins Ohr und lass die 
Musik auf dich wirken. Kannst du dich darauf einlas-
sen und das spüren, was ein Mönch oder eine Nonne 
dabei empfindet? 

Gemeinschaft

Hast du schon einmal von Taizé gehört? Taizé ist ein 
französisches Dorf mit gerade einmal 196 Einwoh-
ner*innen (Stand 2022). Besser bekannt ist dieses 
Dorf aber für die „Communauté de Taizé“. Das ist 
ein ökumenischer Männerorden, der Jugendtreffen 
für Menschen aus allen Nationen und verschiedens-
ten Religionen veranstaltet. Jährlich besuchen etwa 
100 000 Menschen Taizé und die Gemeinschaft. Weit 

über die Grenzen hinaus kennt man auch die Lieder, 
die dort entstanden sind. Du hast bestimmt schon 
einmal eines während eines Gottesdienstes oder ei-
nes Lobpreisabends gesungen. Meist sind Lieder aus 
Taizé sehr kurz und eher schlicht und ruhig gehalten. 
Sie werden mehrmals hintereinander gesungen und 
schaffen so, ganz ähnlich wie die Gregorianik, eine 
innere Ruhe und Vertrautheit. 
Das Lied „Behüte mich, Gott” schafft es, mich im-
mer wieder in eine besondere Form der Einkehr zu 
bringen. Wenn ich es mir anhöre, beginne ich immer 
nach einiger Zeit mitzusingen. Oft entstehen dann 
Bilder in meinem Kopf und ich spüre etwas, das ich 
nicht beschreiben kann. 
Versuch es auch und lass vielleicht deinen Tag damit 
beginnen, so wie es auf Seite 32 dieses Hefts vorge-
schlagen wird. Du kannst die Übung aber auch vor 
dem Schlafengehen probieren – ich bin mir sicher, 
dass du in dieser Nacht besonders behütet sein und 
gut schlafen wirst.

Sehr persönlich und innig

Was darf in dieser Aufzählung spiritueller Musik na-
türlich nicht fehlen? Worship, eh klar. Hm ... ehrlich 
gesagt für mich etwas total Neues. Musik, von der ich 
immer nur gehört habe, die aber bisher keine Rolle in 
meinem (Glaubens-)Leben gespielt hat. 

Was ist Worship? Wenn du es in einer Suchmaschine 
eingibst, findest du es als englisches Wort für Anbe-
tung sowie die Beschreibung für den musikalischen 
Ausdruck von Lobpreis. Wenn du ein bisschen mehr 
ins Detail gehst, findest du Beschreibungen wie „ra-

Methode

Praxistipp 

YouTube: Gesänge aus Taizé

YouTube: Gregorianischer Choral

16



diotaugliche Kirchenmusik”, poppige Hits zum Mit-
klatschen, Tanzen und Feiern oder Balladen, bei de-
nen man die Augen schließt und sich einfach fallen 
lassen kann. Auf Worship-Videos kannst du Men-
schen sehen, die sich total darauf einlassen und die 
Musik in sich aufnehmen, spüren und verinnerlichen.
Ich habe mich dann selbst gefragt, ob ich das auch 
kann und mir Zeit genommen, diese Musik bewusst 
zu hören. Was soll ich sagen? Es ist passiert! Ich habe 
mich innerlich total beruhigt und entspannt, ein 
Wohlsein hat sich eingestellt, eine Beziehung hat sich 
aufgetan. Es hat ein bisschen gedauert, aber je länger 
ich diese Musik gehört habe, desto intimer und per-
sönlicher wurde es. Einfach ein schönes Gefühl und 
echt spirituell. 
Versuch es doch auch! Lass die Musik auf dich wir-
ken. Vielleicht kippst du auch hinein, so wie ich. 

Der Klassiker

Wir alle kennen die berühmte Symphonie von Lud-
wig van Beethoven – „Freude schöner Götterfunken”. 
Sie ist nicht nur ein Stück für den Konzertsaal, son-
dern aus ihr ist auch die Europahymne entnommen, 
die wir alle immer wieder im Fernsehen oder im Ra-
dio hören. Wenn ich das Stück höre, stelle ich mir 
vor, in einem großen Konzertsaal zu stehen und das 
gemeinsam zu singen. Wow – das ist bestimmt ein 

ganz besonderes Gefühl. 
Aber: Ist das spirituelle Musik? Ich kann das ganz 
klar nur mit einem „Ja” beantworten. Musik ist dann 
spirituell, wenn sie es schafft zu berühren oder eine 
Emotion auszulösen, die mich mit etwas Höherem in 
Verbindung treten lässt. Hör doch selbst einmal hin-
ein und mach dir deine eigenen Gedanken dazu. 

Es kann auch Pop sein!

„Oh mein Gott, aber ich schüttle es einfach ab” – das 
ist die Übersetzung eines Pop-Hits, den wir alle ken-
nen und viele von uns auch lieben. Taylor Swift singt 
von ihren Sorgen und wie sie diese beim Tanzen ab-
schüttelt. Ist für viele ihre Musik bereits eine Religi-
on für sich, finde ich es äußerst spirituell, mit diesem 
Lied mir Gedanken über meine Sorgen zu machen 
und sie wie in einem innigen Gebet loszuwerden. 
Haben wir nicht alle Momente, wo es einfach super 
wäre, alles abzuschütteln? Oder zu dem Gedanken 
zu kommen, dass alles gar nicht so schlimm ist, wie 
wir es uns gerade ausmalen? Schau mal, ob das Lied 
für dich auch spirituell sein könnte. Du weißt, jede*r 
von uns hat eine andere Auffassung zu diesem Thema 
und Geschmäcker sind verschieden.

Hast du „deine“ Musik gefunden oder bist auf den 
Geschmack gekommen? Das Spektrum spiritueller 
Musik ist so breit, dass bestimmt für dich auch et-
was dabei ist. Mach dich doch auf die Suche nach der 
Musikrichtung, die dich persönlich spirituell begeis-
tert, etwas spüren oder sogar eine Beziehung zu Gott 
aufbauen lässt. Wenn du das nicht alleine machen 
möchtest, sondern vielleicht mit einer Gruppe, kann 
dir diese Methode helfen:

YouTube: Worship-Musik

YouTube:  
Beethovens 9. Symphonie

YouTube: Taylor Swift

17



Bildet Kleingruppen und verteilt euch in verschiede-
nen Räumen, wenn ihr mehr als sechs Personen seid. 
Ansonsten könnt ihr die Übung als eine Gruppe ma-
chen.
Jede*r sucht sich ein persönliches Lied aus, das ihm 
oder ihr den Zugang zur Spiritualität eröffnet. Hört 
euch in der Kleingruppe die ausgewählten Musikstü-
cke nacheinander an und erzählt euch, warum genau 
diese Musik euch innerlich berührt. Während eine 
Person erzählt, hören die anderen nur zu und kom-
mentieren nicht. Lasst die Musik und die Gedanken 
einfach auf euch wirken. Vielleicht gibt es Musikstü-
cke, die mit Kopfhörern noch intensiver oder wir-

kungsvoller sind. Probiert auch das aus.
Wenn ihr in der Kleingruppe alles angehört habt, 
trefft euch wieder in der großen Gruppe und berich-
tet über die soeben gemachten Erfahrungen. Viel-
leicht kann man das eine oder andere Musikstück in 
der Großgruppe hören. 
Wichtig dabei ist: Niemand muss etwas sagen und es 
darf keinerlei Bewertung stattfinden. Nehmt es als 
Geschenk an, wenn jemand seine spirituellen Erfah-
rungen und Gefühle mit euch teilt. Manche möchten 
vielleicht auch einfach nur das Lied vorspielen und 
das ist auch in Ordnung. 

Ba
us

te
in

Die Sprache der Musik

Alter: ab 12 Jahren
Dauer: 30–90 Minuten
Aufwand: gering
Gruppengröße: 4–16 Personen
Material: Handy, eventuell Kopfhörer

18



Gretchenfrage
 
Wir stecken viel Energie in die Sakramentenvorbereitung. Wir versuchen, auf die Bedürfnisse 
der jungen Menschen einzugehen. Wir versuchen, sie für Gott und Kirche zu begeistern. Und 
doch kommen wenige wieder. Lohnt sich das noch?! Wir meinen: Ja – auch für dich persönlich 
und für die gesamte Gemeinde! 

von Doris Schmidt

Taufe, (Erst-)Kommunion und Firmung sind soge-
nannte „Initiationssakramente“. Durch sie werden 
Menschen zu einem Teil der christlichen Gemein-
schaft – ganz konkret eurer Pfarre oder Gemein-
schaft. Vorweg eine Entwarnung: Christ*innen sind 
mit der Firmung nicht „fertig“. Die Initiationssakra-
mente sind neben der formalen Aufnahme in die Ge-
meinschaft eben auch eine Initiation, also der Anfang 
eines Lebens in Gott. 

Initiationsmoment Sakrament

Im Grunde geht es bei der Sakramentenvorbereitung 
darum, unseren Glauben mit (jungen) Menschen zu 
teilen. Darum ist sie auch jährlich eine Erinnerung 
für die Pfarre oder die Gemeinschaft selbst: Wie ist 
das denn bei uns? Aus welchen Quellen leben wir? 
Was bedeuten für uns Christ*insein und Kommu-
nion, wie drückt sich unser Glaube an den Heiligen 
Geist aus? 
Mit dem Glaubenlernen ist es anders als zum Beispiel 
in der Geografie. Da lerne ich die Hauptstädte Euro-
pas und kann sie aufzählen. Lernziel erreicht. Weder 
für mich noch für den*die Lehrer*in sind diese Be-
griffe wirklich von existenzieller Bedeutung. Wenn es 
allerdings um Glaubensfragen geht, ist das anders. 
Es geht um Dinge, die Menschen ein Herzensanlie-
gen sind, die für sie wirklich wichtig sind. Das spüren 
junge Menschen. 

Sakramentenvorbereitung braucht Haltung

Für die Sakramentenvorbereitung hat die Junge 
Kirche gemeinsam mit der Diözesanleitung Grund-
botschaften formuliert. Diese richten sich an Erst-
kommunionkinder und Firmkandidat*innen und be-
nennen in zeitgemäßer und altersgerechter Sprache, 
was Sakramente für das eigene Leben bedeuten. Die 
Vorbereitung soll in der Haltung dieser gestaltet wer-
den. Die Grundbotschaften lauten:

 Sakramente sind Glaube, den ich erleben kann.

Sakramente wirken mitten im Leben.

Sakramente sind ein Geschenk.

Sakramente lassen den Glauben wachsen.

Sakramente warten auf ein Ja.
 

Was wäre, wenn du diese Sätze als Botschaft an dich 
selbst liest? 
Was wäre, wenn ihr als Pfarre (PGR, Liturgieaus-
schuss, Vorbereitungsteam) diese Sätze als Botschaf-
ten an euch als Pfarre lest? Und ihr euch fragt: Kann 
das jemand bei uns erleben?

Rückfragen an die eigene Gemeinschaft oder 
Pfarre

Wenn ihr diese Hal-
tungen ehrlich lebt, 
wird man das auch 
nach außen merken. 
Kinder, Jugendliche 
und Bezugspersonen, 
die ihr in der Sakra-
mentenvorbereitung 
trefft, werden merken: 
Hier leben Menschen, die selbst immer wieder 
ihren Glauben neu hinterfragen und entdecken. 
Menschen, die auch keine „fertigen“ oder „perfekten“ 
Christ*innen sind, sondern die Tag für Tag ein Stück 
vom Glauben entdecken. Von solchen Menschen 
lernt man gerne. Solche Menschen sind authentisch 
und stecken an. 
Hier ein paar Ideen für Angebote und Rituale, die da-
bei helfen, Gottes Wirken in eurer Arbeit zu spüren 
und spürbar zu machen:

Praxistipp 

19



→ Grundbotschaften lesen und hören

In euren Teams könnt ihr euch die Grund-
botschaften zu den Sakramenten vornehmen. 
Überlegt allein oder in Kleingruppen, wo ihr 
den Inhalt der Botschaft erlebt: Wo spüren wir 
als Einzelne und als Pfarre, dass Sakramente 
mitten im Leben wirken? Und dann überlegt: 
Wo spüren andere Menschen, dass diese Sa-
kramente bei uns wirksam sind? Wie kann es 
spürbarer werden?

→ Mit dem Heiligen Geist rechnen

Bittet in euren Teams den Heiligen Geist, dass 
er euch inspiriert und bewegt. Übt, mitein-
ander auf den Heiligen Geist zu hören. Fragt 
euch: Was will er uns jetzt sagen? Was ist der 
nächste Schritt? Was braucht die Pfarre/Firm-
gruppe/… von uns?
Oder ihr probiert gemeinsam das Bibelteilen 
aus: Dabei wird eine Bibelstelle vorgelesen, 
dann haben alle Zeit, den Text nachzulesen 
und in sich wirken zu lassen. Jede*r kann Ver-
se, Sätze, Worte wiederholen, die sie*ihn be-
rühren. Lasst einen Moment Stille. Dann über-
legt, ob in diesen Worten auch eine Botschaft 
ist, die euch in der aktuellen Situation betrifft, 
ermutigt, herausfordert …

→ Versöhnung feiern mit der ganzen 
Gemeinde

Die Versöhnungsfeiern, die ihr für Kinder und 
Jugendliche gestaltet, könnt ihr öffnen für alle 
in der Gemeinde! Die Methoden und Symbole, 
die ihr darin verwendet, helfen auch Erwach-
senen, sich zu besinnen und mit sich selbst 
auseinanderzusetzen. Christ*insein ist ein le-
benslanger Weg. Das Sakrament der Versöh-
nung hilft, im Glauben zu wachsen.

→ Kommuniontag für alle

Die Eucharistie ist „Quelle und Höhepunkt“ 
des christlichen Lebens. Wir dürfen ein Leben 
lang in dieses Geschenk hineinwachsen. Man-
ches werden wir erst verstehen, wenn wir alt 
und grau sind, manches bleibt vielleicht für 
immer ein Geheimnis. Je nach Lebenssituation 
wird ein anderer Aspekt der Eucharistie beson-
dere Bedeutung für das eigene Leben haben. 
Wir bereiten Kinder auf die Erstkommuni-
on vor – und dann?! Verschiedene Gruppen 

eurer Pfarre können gemeinsam einen Work-
shop-Tag für die Erstkommunionvorbereitung 
gestalten, der alle Generationen verbindet. 
Dort könnt ihr euch darüber austauschen, was 
die Kommunion für euch persönlich und auch 
gemeinsam bedeutet – quer durch alle Pfarr-
gruppen und Generationen hinweg!  

→ Vorstellung(en) ändern

Wer stellt sich eigentlich bei der klassischen 
„Vorstellmesse“ zu Beginn des Schuljahres 
vor?! Oft werden die Erstkommunionkinder 
oder Firmlinge der Gemeinde vorgestellt. Was, 
wenn das umgekehrt wäre: Die Gemeinde stellt 
sich den Kindern, Jugendlichen und deren Be-
zugspersonen vor.
Das kann zum Beispiel bei einer Schnitzeljagd 
durch Kirche und Gemeinderäume gelingen! 
An jeder Station kann man jemanden aus der 
Gemeinde treffen. Es gibt eine kleine Aufgabe, 
bei der man mit der jeweiligen Person ins Ge-
spräch kommt und gleichzeitig etwas über die 
Pfarre lernt:

•	 Sakristei: Mesner*in und ihre*seine Auf-
gabe kennenlernen, liturgische Gegen-
stände, Ministrant*innengewänder entde-
cken …

•	 Caritas-Kleider-Sammelstelle: Was tut die 
Gemeinde für Menschen, denen es nicht 
so gut geht? Was motiviert Menschen, hier 
mitzuhelfen?

•	 Gruppenraum: die Gruppenleiter*innen 
und ein paar Spiele kennenlernen

•	 Orgelempore: Organist*in und Orgel ken-
nenlernen, miteinander ein Lied singen

•	 …

Der Vorteil: Vor einem Start-Gottesdienst ha-
ben Kinder, Jugendliche und Familien so be-
reits Menschen aus der Pfarre kennengelernt. 
Es ist nicht alles neu und fremd. 
Solche Begegnungen zeigen: Es gibt echte 
Menschen, für die Gott, Glaube und Kirche Be-
deutung hat. Für die ganze Gemeinde sind die 
Sakramente wichtig. Und: Das Sakrament, das 
die Kinder und Jugendlichen am Ende der Vor-
bereitung empfangen werden, ist kein punktu-
elles Ereignis, sondern der Beginn eines Le-
bens in Gemeinschaft und eine Kraftquelle für 
den Rest ihres Lebens. 
Vielleicht gemeinsam mit den Menschen in eu-
rer Gemeinde. 

20



Warum ist 
hier ein  

Erlagschein?!
 

Das Movi ist und bleibt kostenlos – weil die 
Arbeit von Ehrenamtlichen unbezahlbar ist 
und wir der Überzeugung sind, dass unsere 
Informationen für alle kostenlos zugänglich 
sein sollen. Aber auch das Movi bleibt nicht 
von den allgemeinen Preissteigerungen ver-
schont. Innerhalb der Jungen Kirche stellt es 
die größte Einzelausgabe dar. Aus diesem 
Grund fügen wir ab sofort einmal jährlich ei-
nen Zahlschein bei.
Ein Blick hinter die Kulissen: Der Druck ei-
nes einzelnen Movi-Hefts kostet 2,50 € – das 
summiert sich auf 7,50 € pro Abonnent*in 
und Jahr, nur für den Druck. Versandkosten 
und die Gehälter unserer Redaktionsmitglie-
der sind darin noch nicht enthalten.

Um die Zukunft des Movi nachhaltig zu si-
chern und Spielraum für aufwendigere Re-
cherchen zu haben, brauchen wir pro Abon-
nent*in eine Spende von 10 € im Jahr. Dass 
das nicht für alle unsere Leser*innen möglich 
ist, ist uns natürlich bewusst. 

Aber wenn das Movi für dich eine wertvolle 
Hilfe in deiner Arbeit mit Kindern und Jugend-
lichen ist und du die finanziellen Möglichkei-
ten hast, dann bitten wir dich um eine Spen-
de!

Kontoinhaber:  
Erzdiözese Wien Finanzkammer

IBAN:  
AT30 1919 0000 0010 0453

Verwendungszweck:  
4130002529 Beitrag Movi

21



Mehr als Steine,  
mehr als Koordinaten

Die Junge Kirche Wien ist da, um dich dabei zu unterstützen, junge Menschen in ihrer Glaubens-
entwicklung zu fördern und zu begleiten. Zu diesem Zweck bieten wir Behelfe und Methoden an, 
die du eigenständig mit deiner Gruppe ausprobieren kannst. 

von Martin Krizek

Soulspace

Soulspace ist – wie der Name 
schon sagt – ein Raum für die 
Seele. Was bedeutet das?

Für einige Tage wird ein Raum 
in einen spirituellen Ort verwan-
delt, an dem Kinder und Jugend-
liche eine Auszeit vom (Schul-)
Alltag erleben können. In ver-
schiedenen Stationen setzen sie 
sich mit sich selbst und dem An-
deren auseinandersetzen. Kre-
ative Methoden und Aufgaben 
unterstützen das Lernen, die 
Persönlichkeitsentwicklung und 
die (Selbst-)Reflexion. Das An-
gebot richtet sich an alle Kinder 
und Jugendliche und ist bewusst 
religionsoffen gestaltet. 

Soulspace wurde von der Jun-
gen Kirche Wien entwickelt und 
ist eine Adaption des in England 
entwickelten Projekts „Prayer 
Spaces in Schools.” 

Soulspace lädt alle Multiplika-
tor*innen, Religionslehrer*in-
nen und Pädagog*innen ein, in 
ihrer Schule oder ihrer Pfarre ei-
nen Soulspace anzubieten. Somit 
ist es auch eine gute Möglichkeit, 
Kontakte zwischen Schule und 
Pfarre zu schaffen.

Die Junge Kirche bietet dir einige 
schon ausgearbeitete Stationen 
an, zu denen du auch Material 
ausleihen kannst. Diese Statio-
nen sind aber nicht in Stein ge-
meißelt. Jede*r ist eingeladen, 
eigene Stationen auszuarbeiten. 
Bei der Entwicklung eigener Sta-
tionen sollten folgende Grund-
sätze beachtet werden:

•	 Klar und einfach – kannst du 
die Idee in zwei Sätzen erklä-
ren?

•	 Vertraut und relevant – ent-
hält die Station etwas aus 
dem Lebensumfeld von jun-
gen Menschen?

•	 Interaktiv – gibt es etwas zu 
tun?

•	 Unterstützt Fähigkeiten – 
kann man etwas in den All-
tag mitnehmen?

•	 Ermöglichen persönlicher 
und gemeinschaftlicher spi-
ritueller Erfahrungen

•	 Das Angebot soll aus der Ver-
wurzelung im christlichen 
Glauben heraus geschaffen 
werden.

Was brauchst du, um einen Soul-
space in deiner Pfarre/deiner 
Schule anbieten zu können?

•	 Ein Team, das den Soulspace 
betreut.

•	 Einen geeigneten Raum, 
der groß genug ist, dass alle 
geplanten Stationen darin 
Platz finden. Gleichzeitig soll 
für die Kinder und Jugend-

lichen genug Platz sein, sich 
gut bewegen und die Statio-
nen in Ruhe wahrnehmen zu 
können.

•	 Ein Soulspace lebt von seiner 
Gestaltung. Dies äußert sich 
in der Dekoration, in the-
matisch passenden Bildern, 
Tüchern, Materialien und 
ähnlichem. Auch der Hinter-
grund kann mit passender 
Musik sehr ansprechend ge-
staltet werden. 

•	 Daraus ergibt sich auch die 
Auswahl und Anordnung 
der Stationen. Ob und wie 
sie örtlich, thematisch oder 
sonst gruppiert sind, obliegt 
der Entscheidung des*der 
Verantwortlichen. 

Spiricache 

Spiricache ist eine Adapti-
on des Geocaching, einer Art 
GPS-Schnitzeljagd, bei der es da-
rum geht, versteckte Schatzkäst-
chen zu finden. Die Koordinaten, 
die zu den Schätzen führen, fin-
det man auf Internetseiten und 
Apps.

Beim Spiricache werden in erster 
Linie keine versteckten Kästchen 
gesucht, sondern Orte mit spiri-

Service

www.soulspace.at

kjwien.at/ 
spiricache

22



tueller Bedeutung. Diese sind ge-
nauso vielfältig wie individuell. 
Einige spirituelle Orte inklusive 
Koordinaten findest du auf der 
Website der Katholischen Ju-
gend Wien (KJ Wien).

Das Ziel von Spiricache ist es, 
mit anderen gleichgesinnten 
Personen in einen Austausch zu 
kommen. Denn jeder Mensch 
hat andere Ansprüche an einen 
für ihn*sie spirituellen Ort. Spi-
ricache bietet zudem auch eine 
spezielle Möglichkeit, in den in-
terreligiösen Dialog zu treten, 
wenn man auch andere Religi-
onsgemeinschaften einlädt, ihre 
spirituellen Orte zu teilen und zu 
erklären.

Wie kannst du selbst einen Spiri-
cache teilen?
•	 Finde heraus, was für dich 

ein spiritueller Ort ist. Even-
tuell findest du auch einen 
Spruch, ein Lied, ein Motto 
... das genau dazu passt.

•	 Mach ein Foto, das den Ort 
gut einfängt, und speichere 
deine Koordinaten. Die fin-
dest du in deiner Karten-App 
am Handy (z.B. Google 
Maps). 

•	 Trage die Koordinaten mit 
dem Foto auf der Homepage 

der KJ Wien ein. Beachte 
bitte auch, dass du einen 
Schwierigkeitsgrad bezüg-
lich der Erreichbarkeit des 
Spiricaches angibst (Ist der 
Ort barrierefrei, braucht es 
dazu ein bisschen Kondition 
...?).

Ein besonderer spiritueller Raum 
kann auch der Kirchenraum sein. 
Dafür eignet sich das nächste An-
gebot perfekt: 

more than stones

„more than stones“ ist ein Behelf 
der KJ Wien, der dazu einlädt, 
den (eigenen) Kirchenraum mit 
kreativen Methoden neu zu ent-
decken und der aufzeigt, dass 
Kirchengebäude „mehr als Stei-
ne” sind. Das Angebot richtet 
sich gleicherweise an Pfarrgrup-
pen wie Schulklassen. 

Im Behelf, den du dir einfach 
zuhause herunterladen kannst, 
findest du eine Fülle an ganzheit-

lichen, kirchenraumpädagogi-
schen Methoden zur Entdeckung 
deiner (Pfarr-)Kirche mit deiner 
Jugendgruppe. Die Anregungen 
zur Gestaltung deiner eigenen 
Entdeckungsreise sprechen ganz 
bewusst die verschiedenen Sinne 
an, denn: Auch Räume sprechen 
immer alle unsere Sinne an und 
die Erfahrung eines Raumes ist 
immer eine ganzheitliche.

Gleichzeitig seid ihr als Vorberei-
tungsteam herzlich eingeladen, 
selbst Stationen und Methoden 
zu entwickeln. Bei der Planung 
einer „more than stones“-Entde-
ckungstour ist es auf jeden Fall 
unbedingt nötig, den Kirchen-
raum, den man den Jugendli-
chen näherbringen will, selbst 
einmal zu entdecken – den Raum 
auf sich wirken zu lassen, Ein-
fälle und Ideen zu notieren und 
daraus dann in Kombination mit 
Hintergrundinfos zu eurer Kir-
che Stationen zu entwickeln.

Zu allen vorgestellten Angeboten 
und Ideen gibt es Behelfe, die es 
entweder online (Scan den QR-
Code) oder bei den Kolleg*innen 
aus der Jungen Kirche gibt. Mel-
de dich einfach! 

kjwien.at/ 
more- 
than- 
stones

So
ul

sp
ac

e

23



Impuls

Ein mächtiger Baum. 
Ein Baum, den so schnell nichts umwirft.
Fest verwurzelt – weiter und breiter 
als seine Zweige reichen.
Ein Baum, der weiß, wo er Kraft findet  
und der sich genau dorthin ausstreckt.
Wie sonst könnte er Blätter treiben und wachsen?
Wie sonst könnte er festen Halt haben  
und festen Halt geben?
Wie sonst könnte er Früchte bringen?
Was dieser Baum wohl schon alles erlebt haben mag:
Zu viel Wasser

und zu wenig.
Zu viel Hitze im Sommer und kalte, lange Winter.
Schnee, der die Zweige tief zur Erde beugt.
Stürme, die Äste so stark biegen, dass sie brechen.
Tiere, die an den Wurzeln nagen.
Menschen, die Zweige abschneiden  
oder ihn auf andere Weise verletzen.
Und trotzdem:
Dieser Baum ist weitergewachsen.
Nicht von heute auf morgen.  
Aber jedes Jahr ein Stückchen.
Wer weiß, wie er ausschauen würde,  

24



und zu wenig.
Zu viel Hitze im Sommer und kalte, lange Winter.
Schnee, der die Zweige tief zur Erde beugt.
Stürme, die Äste so stark biegen, dass sie brechen.
Tiere, die an den Wurzeln nagen.
Menschen, die Zweige abschneiden  
oder ihn auf andere Weise verletzen.
Und trotzdem:
Dieser Baum ist weitergewachsen.
Nicht von heute auf morgen.  
Aber jedes Jahr ein Stückchen.
Wer weiß, wie er ausschauen würde,  

wenn er das alles nicht erlebt hätte?
Vielleicht wären seine Wurzeln schwächer 
ausgeprägt, wenn das Wasser näher wäre.
Vielleicht wäre er niemals so groß und stark geworden.
Jetzt aber steht er da und lädt alle ein.
Er hat so vieles anzubieten:
den Vögeln einen Nistplatz,
den Kindern ein Abenteuer,
den Tieren Schutz vor Regen  
und allen einen schattigen Platz,  
an dem es auch in der Mittagshitze angenehm ist.

Herr,
lass mich so werden wie dieser Baum:
Fest in dir verwurzelt. Stark und beständig.
Ich will mich ausstrecken nach dem 
lebendigen Wasser, das du schenkst.
Ich will aus deiner Kraft leben.
Lass mich wachsen
und blühen
und Früchte bringen.
Gib, dass der Platz, an dem ich im Leben stehe,
durch mich ein schönerer und ein besserer Ort wird.

Judith Werner mit Anregungen des Teams der Regionalen Arbeit/Süd

25



Nie zu klein, um große 
Fragen zu stellen!

Philosophieren und Theologisieren mit Kindern – geht das? Und wie! Kinder haben uns Erwach-
senen voraus, unvoreingenommen und neugierig Unbekanntem zu begegnen. Theologisieren 
und Philosophieren mit Kindern hilft, diese Fähigkeit wachsen zu lassen. Gemeinsam Staunen, 
Zweifeln, Fragen stellen und Antworten finden – ein kurzes „How to”!

von Clara Schumann

Philosophieren mit Kindern bedeutet, dem Staunen, 
Zweifeln und Hinterfragen der Kinder in der Gruppe 
Raum zu geben. Beim Philosophieren entdecken die 
Kinder, dass auch andere dieselben Fragen im Leben 
haben und diese wichtig sind. Weiters wird Toleranz 
mit der Meinung des anderen eingeübt, Gesprächs-
kultur erlernt und geübt, auf Beiträge anderer einzu-
gehen und diese in die eigenen Gedanken zu integ-
rieren oder zu hinterfragen. Alles passiert ganz von 
selbst inklusiv und integrativ – es ist also eine Heran-
gehensweise, die für jede Gruppe passt!

Kinder stellen bekanntlich viele Fragen; sie tragen 
ihre berühmten „Warum”-Fragen, aber auch viele 
sehr tiefgründige Fragen in sich – allerdings ist nicht 
jede Frage automatisch eine philosophische Frage. 
Drei Arten von Fragen lassen sich voneinander un-
terscheiden:

•	 Wissensfragen: Fragen, die mit „Ja” oder „Nein” 
beantwortet werden oder deren Antworten auch 
in einem Lexikon zu finden sind.

•	 Verständnisfragen: Sie reflektieren einen Sach-
verhalt.

•	 Philosophische Fragen: Dabei kommt es zur 
persönlichen Auseinandersetzung mit einem 
bestimmten Thema. Da auch unterschiedliche 
Wertvorstellungen vorhanden sind, sind mehre-
re Antworten möglich. 

Eine, die viel Erfahrung im Philosophieren und 
Theologisieren mit Kindern hat, ist Martina Svolba. 
Sie ist begeisterte Religionslehrerin und ehrenamt-
lich schon seit vielen Jahren an vielen Orten enga-
giert (unter anderem bei den AGO-Actionmessen). 
Wir wollten von ihr wissen, warum es so wichtig ist, 
dass Kinder zum Theologisieren und Philosophieren 
ermutigt werden. Sie hat geantwortet:
 

•	 Dadurch wird Religion aus dem „Privatbereich“ 
geholt und es wird deutlich, dass Religion alle et-
was angeht.

•	 Die Kinder lernen dabei, sich mit der eigenen Re-
ligiosität auseinanderzusetzen → auch interreligi-
öser Dialog wird dadurch möglich! 

•	 Es ist eine Schulung im Umgang mit anderen 
Menschen und Meinungen. Beim Philosophie-
ren lernen die Kinder: Es gibt kein „Richtig” und 
„Falsch” → Wertschätzung und Anerkennung

•	 Kinder entwickeln die Fähigkeit, die eigene Mei-
nung zu begründen, manchmal entwickeln sich 
auch Bekenntnisse daraus.

•	 Kinder haben ein prinzipielles Interesse an gro-
ßen Fragen der Menschheit und suchen gerne 
Antwortmöglichkeiten. Dafür brauchen sie auch 
einen Raum, wo sie diese „testen“ können.

Ein wichtiger Grundsatz beim Philosophieren mit 
Kindern ist: Das Thema, über das philosophiert wird, 
muss in der Lebenswelt der Kinder verankert sein, 
damit die Kinder Interesse zeigen. Aber: So einfach 
ist es gar nicht, mit Kindern gemeinsam in ihre Fra-
genwelt einzutauchen. Auch Fragenstellen will ge-
lernt sein! Zum Glück gibt es Methoden, die dabei 
helfen. Martina Svolba hat ihre bewährtesten Metho-
den mit uns geteilt: 

Gezielt mit der WARUM-Frage arbeiten 
nach einer Idee von John Locke

Alter: 5–8 Jahre
Dauer: variabel bzw. so lange Kinder Antwor-
ten finden
Material: ein schön gestaltetes Gefäß (kleine 
Kiste, Schraubglas, Stoffsackerl ...), in das 
unbeantwortete Fragen hineinkommen, und 
Alltagsgegenstände (z.B. Gießkanne)

Ba
us

te
in

Methode

Praxistipp

26



Es wird ein gewöhnlicher Gegenstand auf den Tisch 
gestellt, z.B. eine Gießkanne. Nun sollen die Kinder 
Warum-Fragen dazu stellen. Wenn möglich, werden 
sie gemeinsam in der Gruppe, sonst von der Grup-
penleitung beantwortet. Natürlich funktioniert das 
Ganze auch umgekehrt – die Gruppenleitung stellt 
die Frage, die Kinder antworten! Bleibt eine Frage 
unbeantwortet, wird sie in den Fragekasten gelegt. 
Die Frage kann bei Bedarf wieder herausgeholt wer-
den, ein weiterer Antwortversuch ist möglich. 

Fragen zuwerfen

Alter: ab 7 Jahren
Dauer: je nach Gruppengröße und Anzahl der 
Fragen variabel
Aufwand: gering
Material: kleiner Wuschelball (oder Ähnli-
ches)

Ein Gruppenwuschelball wird im Kreis von einem 
zum anderen Kind geworfen, dabei sagt ein Kind ein 
Wort, z.B. „Himmel“. Das Kind, das den Ball auffängt, 
stellt eine Frage, in der das genannte Wort vorkommt 
und wirft den Ball mit einem neuen Wort weiter. Das 
nächste Kind, das den Ball fängt, versucht diese Fra-
ge zu beantworten und wirft dann selbst den Ball mit 
einem neuen Wort zum nächsten Kind. So geht es 
reihum. Wenn jemand nicht antworten kann, helfen 
die anderen. Es muss natürlich nicht alles beantwor-
tet werden.  

Das Fragenetz 

Alter: ab 8 Jahren
Dauer: je nach Anzahl der Gruppe 
Aufwand: gering
Material: dickes Wollknäuel

Die Gruppe stellt sich im Kreis auf. Ein dicker Fa-
den (ev. ein gehäkelter Faden als Knäuel gewickelt) 
wird einander in der Runde zugeworfen, dabei wird 
eine Frage gestellt. Der Faden wird festgehalten, 
das Knäuel weitergeworfen. So bildet sich ein Netz. 
Wenn das Netz fertig ist, wird es wieder retour ge-
worfen und jedes Kind kann eine Frage, die es sich 
gemerkt hat, beantworten. 

Ba
us

te
in

Ba
us

te
in

Zur Autorin:
Clara Schumann ist Kinder- und 

Jugendpastoralassistentin bei der 
Jungen Kirche und Religionslehre-

rin in einer Volksschule in Wien.

27



Der „Philoball”
Lieblings-Ritual von Martina Svolba

Alter: ab 6 Jahren
Dauer: ca. 5 Minuten, gut als Einstieg
Aufwand: gering
Material: kleiner, weicher Ball

Die Kinder/Jugendlichen stehen oder sitzen im 
Kreis. Die Gruppenleitung stellt eine Frage, auf die 
möglichst viele verschiedene Antworten gefunden 
werden sollen. Ein bunter, weicher Massageball geht 
einmal die Runde und jedes Kind/jede*r Jugendliche 
hat das Wort, solange der Ball bei ihm*ihr ist. Na-
türlich funktioniert dieses Ritual auch mit Fragen der 
Kinder/Jugendlichen!

Buch: „Die große Frage“ 
von Wolf Erlbruch (Peter Hammer Verlag)

Das Buch thematisiert eine der wichtigsten Fragen 
im Leben: „Warum bin ich auf der Welt?“ 

Alter: ab 6 Jahren
Dauer: mind. 1 Stunde
Aufwand: mittel
Material: Buch „Die große Frage”, ev. Papier 
und Ölkreiden

 
Hinführung: 
Die Titelseite (Kind am Ball) des Buches zeigen und 
fragen:
•	 Was siehst du auf dem Bild? (Die Kinder sollen 

nur Augengedanken, nicht Kopfgedanken nen-
nen – diese interpretieren bereits.)

•	 Welche Frage könnte das Kind auf dem Bild stel-
len? 

 
Hauptteil: 
Die Gruppenleitung liest das Buch vor und zeigt die 
Bilder. Bei der letzten Seite wird vorerst der Text 
verdeckt und nur das Bild gezeigt. Nach der Bildbe-
trachtung wird gefragt: Was sagt die Mama, warum 
das Kind auf der Welt ist? Die Kinder dürfen nun ihre 

eigenen Antworten geben, bevor vorgelesen wird, 
was sich der Autor ausgedacht hat.

Alternative:
Im Buch geben verschiedene Personen und Tie-
re Antworten auf die Frage: Warum bin ich auf der 
Welt? Die Gruppenleitung liest nun jeweils nur den 
Beginn der Antworten zum jeweiligen Bild vor (z.B. 
„Sagt die Großmutter …“) und die Kinder geben ihre 
eigene Antwort für die jeweilige Person ab. Natürlich 
kann die Antwort im Buch anschließend noch vorge-
lesen werden, es ist aber nicht notwendig, da diese 
nicht im Vordergrund steht. Im Anschluss versuchen 
die Kinder ihre eigene Antwort zu finden, warum ge-
rade sie auf der Welt sind. Diese Antwort kann auch 
als Bild (z.B. mit Ölkreiden auf einem A4- oder A3-
Blatt) kreativ umgesetzt werden.

Auch die Junge Kirche möchte Kindern den Raum 
eröffnen, in der Gruppe über ihre Fragen zu philo-
sophieren und gemeinsam Antworten zu suchen. 
Michaela Herret (Junge Kirche-Pastoralassistentin) 
und Petra Reiter (Pastoralassistentin in der Pfarre 
Machstraße) veranstalten deshalb seit letztem Jahr 
die für neugierige Kinder von 5 bis 8 Jahren kon-
zipierte Theophil-Reihe „FranZ staunt” im Nord-
bahnviertel. Sie waren mit dem Format auch schon 
einmal zu Gast in einer Volksschule. Sie haben viel 
Erfahrung, die sie „Neulingen“ auf dem Gebiet gerne 
mitgeben wollen: 

„Das, was von den Kindern kommt, ist oft das Gegen-
teil von dem, was wir uns erwartet haben. Da liegt 
es dann an uns, nachzuhaken, genauer zu fragen, 
neue Anstöße zu geben. Und: Manche Kinder wol-
len mit ihren Antworten gerne gezielt provozieren 
– auch das ist ein Lernprozess! Auch hier gilt: Diese 
Fragen werden nicht bewertet. Wir versuchen dann, 
nochmals nachzufragen, die Frage sozusagen an das 
Kind ‚zurückzuschicken‘ und ‚umzulenken‘, um da-
mit dann weiterarbeiten zu können. Was uns hilft, 
ist, dass wir wissen: Es muss keinen festzuhaltenden 
Lerneffekt geben! Wir dürfen uns ganz dem widmen, 
was da ist!” 

Ba
us

te
in

Ba
us

te
in

FranZ staunt – Mit Kindern über Gott und die Welt sprechen 
Ein Angebot für Kinder zwischen 5 und 8 Jahren

Termine im Schuljahr 2025/26: 
Do, 06.11.2025
Do, 29.01.2026
Do, 21.05.2026
Jeweils um 16 Uhr im Begegnungszentrum FranZ, Bruno-Marek-Allee 11, 1020 Wien

Kontakt: 
Michaela Herret, m.herret@edw.or.at

28



Spiritualität bedeutet „mit Gott 
im Alltag in Berührung sein“. 
Auch die ganz alltäglichen Grup-
pentreffen sind eine Gelegenheit, 
diese Begegnung mit Gott zu er-
möglichen. Und dazu musst du 
kein Guru sein! Du kannst mit 
ganz kleinen Dingen beginnen. 

Menschen sind spirituell 
begabt

Das Leben fordert uns Menschen 
heraus. Es gibt Momente, in de-
nen wir fragen: Woher komme 
ich? Warum bin ich in der Welt? 
Gehöre ich wo dazu? Liebt mich 
jemand, wie ich bin?

Darauf können wir uns nie ganz 
allein die Antwort geben. Wir 
brauchen andere. Wir müssen 
über uns selbst „hinausfragen“ 
und „hinausschauen“. In diesen 
Momenten gehen Türen zu einer 
größeren Wirklichkeit auf. Men-
schen spüren, dass es noch „grö-
ßere Zusammenhänge“ gibt als 

das, was wir materiell begreifen 
können. Für Christ*innen sind 
das Momente, in denen Gott auf 
sie zukommt, sie ruft, sie beglei-
tet.

In Menschen schlummert auch 
die Hoffnung danach, dass sie 
beschützt werden. Manche nen-
nen das vielleicht eine höhere 
Macht oder das Universum, das 
es gut mit ihnen meint. Sie spü-
ren, dass sie mit dieser größeren 
Wirklichkeit in Verbindung sind. 
Christ*innen vertrauen, dass es 
Gott ist, der Ich-bin-da, der uns 
schützt und berührt, der will, 
dass unser Leben gelingt. Bei-
des erleben auch Kinder und Ju-
gendliche.

Ausbruch aus dem Alltag
 
Kinder und Jugendliche haben 
oft einen sehr straff organisier-
ten Alltag: voller Stundenplan, 
Musikunterricht und Band, 
Schwimmverein und Feuerwehr, 

Praxistipp

Du möchtest gerne mehr religiöse 
Themen in deine Gruppe einbrin-
gen? Du möchtest öfter beten und 
über den Glauben reden? Aber es 
ist schwer genug, deine Leute für 
die Sonntagmesse zu motivieren? 
Ideen, wie ihr im Gruppenalltag mit 
Gott in Berührung kommen könnt.
 

ein Lie
d sing

en

von Doris Schmidt, Judith Werner  und Nori Andorf

Fenster  öffnen und genau hinhören

Beten 
auch 

noch?!

29



verschiedene Gebetshaltungen ausprobieren, nachspüren was dadurch ausgedrückt wird

vielleicht auch ehrenamtliches 
Engagement. So eine Woche ist 
ganz schön voll. Und wenn nix 
ist, kann das Handy ablenken. 
Dabei braucht die Seele Zeit, 
dass sie „nachkommen“ kann. 

Den Alltag unterbrechen. Einen 
Moment abschalten, nichts leis-
ten müssen. Einfach sein dürfen. 
Zur Ruhe kommen. Das tut gut. 
Deine Gruppenstunde ist ein sol-
ches Angebot: Hier dürfen Kin-
der und Jugendliche sie selbst 
sein und sich angenommen füh-
len.
 
Jetzt bekommt Platz, was sonst 
leicht vergessen wird: Wie geht´s 
mir eigentlich? Was freut mich, 
was macht mich traurig? Wie 
schaffe ich das alles? Was ist 
richtig, was falsch? Solche Mo-
mente sind eine große Chance: 
Wo Menschen mit sich selbst in 
Kontakt kommen, kann Gott sie 
erreichen.

Biete deiner Gruppe immer wie-
der „Unterbrechungen“ an und 
hilf ihnen, diese Momente zu ge-
stalten:
 

Zeit zum Spüren
Unsere Sinne verbinden uns mit 
der Welt, die uns umgibt. Wenn 
wir unsere Sinne schulen, spüren 
wir uns selbst besser und werden 
auch „ansprechbarer“ für andere 
und für Gott. Dafür gibt es viele 
Möglichkeiten: Ihr könnt mitei-
nander die Natur entdecken, Ge-
räusche erkennen, Gegenstände 
blind ertasten, Nahrungsmittel 
bewusst schmecken ... Das kann 
auch mitten in euren Spielen 
passieren. Tauscht euch aus über 
das, was ihr da erspürt. 
 

Stille üben
Stille ist nicht die Abwesenheit 
von Lärm. Still sein meint, mit 
Körper und Geist zu Ruhe kom-

men. Das ist entspannend. Stille 
macht Menschen aufmerksam – 
auf sich selbst, die Mitmenschen, 
die Natur und auf Gott. Stille 
Momente können euch beim An-
kommen zu Beginn der Stunde 
helfen. Du kannst auch Momen-
te der Stille vor einer Geschichte 
oder Bibelstelle einbauen. 
 

Bitte und Danke sagen
Wenn ich zu jemandem Bitte 
oder Danke sage, dann entsteht 
eine Beziehung zwischen uns. 
Wir laufen nicht achtlos anein-
ander vorbei, sondern wir treten 
in Kontakt. Vieles im Alltag ist 
nicht selbstverständlich – auch 
in der Gruppe. Deshalb tut es 
gut, Momente einzubauen, wo 
die Kinder oder Jugendlichen ei-
nander Danke sagen.
Am Ende eines Treffens oder ei-
nes Sommerlager-Tags könnt ihr 
gemeinsam zurückschauen: Was 
war heute toll? Wofür wollt ihr 
Gott danken?
 

Heilige Momente
Ihr sitzt beim Ausflug gemeinsam 
im Sonnenuntergang und ein 
Kind oder ein*e Jugendliche*r 
sagt: „Wow. So schön.“ – Greife 
so eine Aussage wertschätzend 
auf und versuche daraus, ein 
Fenster zu Gott zu machen. „Ja, 
stimmt. In so einem Moment 
denke ich oft, es hat alles einen 
Sinn, das hat jemand gut ge-
macht.“ – Da musst du noch gar 
nicht von Gott sprechen (und vor 
allem keine Predigt halten). Du 
bietest eine Deutung der Wirk-
lichkeit an und lädst zum Nach-
denken ein. – Wer ist denn dieser 
„jemand“? – Darüber könnt ihr 
dann im Gespräch bleiben.

Gott überrascht uns manchmal 
da, wo wir ihn am wenigsten er-
warten. Darauf kannst du auch 
mit deiner Gruppe vertrauen! 

Augen schließen,  
60 Sekunden die  
Stille genießen

Bibelstelle lesen –
 

am besten aus der 
Bibel (und nicht vo

n 
einem Zettel)

Steine be
schriften 

mit allem, was uns 

schwer auf der Seele
 

liegt und 
was wir Gott 

anvertra
uen wollen

eine Kerze  anzünden

Zur Co-Autorin:
Nori Andorf ist JuKi-Kinder- 

und Jugendpastoralassistentin 
im Raum Wiener Neustadt. 

30



ein Samenkorn 
anschauen und 

darüber staunen

Gong/Klang-
schale anschla-
gen, dem Klang 

nachhören

Welche Farbe hat mein Gebet heute? Sätze aussprechen, dazu bunte Süßigkeiten nehmen oder buntes Legematerial in die Mitte legen

in der Natur stehen, mit geschlossenen Augen hören, dar-über austauschen

ein Lied s
ingen,  

zu dem man  

Bewegungen 

machen kan
n

mit Legematerial ein Bild gestalten

ein Bild in 
die Mit-

te legen, 
zuerst st

ill 

betrachte
n, dann da

-

rüber aus
tauschen

Dank und Bitten an 
Gott so formulieren, 
wie es uns einfällt

Ein-Wort-Fürbi
tten

Namen nennen von 
Menschen, für die 
wir beten wollen

10 Rosen zu e
inem „Ro-

senkranz“
 legen, da

zu 10 

Ave-Maria bete
n, ev. da-

bei an 10 
Personen 

oder 

Personeng
ruppen de

nken

PFLÜCK DIR EINE IDEE!

zu zweit jeweils 
einen Satz formulie-
ren, nacheinander als 
„Running-Sushi-Gebet“ 
aussprechen (z.B. Dan-
ke-Satz, Bitte-Satz)

Psalmenverse in zwei Gruppen abwech-selnd beten oder der Reihe nach

Und was fällt dir sonst noch ein?

31



Spiritualität ist keine komplizierte Theorie und kein exklusiver Club für Erwachsene. Vielmehr 
ist sie eine Haltung, die jeden Bereich des Lebens durchdringt. Auch der Alltag von Jugendlichen 
kann durch spirituelle Impulse und kreative Übungen bereichert werden – vom Aufstehen bis 
zum Schlafengehen. 

von Iris Dorn

Spiritualität – gerade im christlichen Sinn – wird 
oft mit dem Sonntagsgottesdienst in der Pfarrkirche 
gleichgesetzt und damit einem Setting, das für viele 
Jugendliche (und auch Erwachsene) nicht in ihren 
Alltag passt. Dabei möchte Gott uns dort begegnen, 
wo das Leben ist – mitten in der Welt! 

Auf dieser Doppelseite findest du einen skizzierten 
Tagesablauf eines*einer Jugendlichen und Ideen, 
wie Spiritualität dort Platz finden könnte. Diese An-
regungen könntest du deiner Jugendgruppe als eine 
Art „Challenge“ mitgeben und natürlich auch selbst 
ausprobieren: Wer schafft es in der kommenden Wo-
che, jede dieser Übungen einmal auszuprobieren? 

Sprecht bei eurem nächsten Treffen über eure Er-
fahrungen: Was war eine Herausforderung? Welche 
Übung hat euch am besten gefallen? Und hat es etwas 
an eurem Alltag verändert? 

Viel Spaß beim Ausprobieren!

06:30 – 07:00:  
Aufstehen mit „Morning Pages“

Das Aufstehen vor einem Schultag ist in den meisten 
Familien mit Hektik verbunden. Es klingt vielleicht 
paradox, aber: Gerade in dieses Chaos ein kleines Ri-
tual einzubauen, kann helfen, entspannt in den Tag 
zu starten.
„Morning Pages“ ist eine Methode von Julia Came-
ron und eine Form des Free Writing. Auf gut Deutsch 
bedeutet das: Einfach mal drauflosschreiben und 

das, in diesem Fall, direkt nach dem Aufstehen. Hier 
geht es nicht darum, einen „guten“ Text zu schreiben, 
sondern die eigenen Gedanken möglichst ungefiltert 
und authentisch auf das Blatt Papier zu bringen. Da-
durch löst sich das Chaos im Kopf nach dem Aufwa-
chen, man erhält einen direkten Zugang zur eigenen 
Gefühlswelt und vielleicht auch zu Gott. 

07:00 – 08:00:  
In die Schule gehen/fahren mit einem  

Ruhegebet

Nach dem Zähneputzen und dem Frühstück geht es 
dann los in die Schule. Die Zeit in den öffentlichen 
Verkehrsmitteln wird oft als besonders mühselig oder 
sogar als „tote Zeit“ wahrgenommen. Dabei kann sie 
wunderbar für eine Meditation genutzt werden! 

Eine einfache, aber besonders kraftvolle Art zu beten, 
die sich gut für die Fahrt in die Schule eignet, ist das 
Ruhegebet. Es geht auf den Mönch Johannes Cassian 
im 4. Jahrhundert zurück. Dabei wird eine einfache 
Gebetsformel in Gedanken immer wieder wiederholt. 
Alle anderen Gedanken lässt man vorbeiziehen.

Folgende Gebetsformeln eignen sich zum Wieder- 
holen:
•	 Komm, Gott, und hilf mir! (Ps 70,2)
•	 Hilf mir beten und meine Gedanken zu sammeln. 

(Dietrich Bonhoeffer)
•	 Behüte mich, Gott, ich vertraue dir. (Taizé)

Spiritualität für
Praxistipp

32



08:00 – 14:00:  
Den Schultag durch Atemübungen  

unterbrechen

Ein Schultag ist anstrengend und manchmal reiz- 
überflutend. Atemübungen helfen einem dabei, zu 
sich selbst zurückzufinden.

Es gibt verschiedene Atemrhythmen, die sich anbie-
ten, und keiner davon ist „falsch“. Wichtig ist nur, 
langsam, tief und bewusst zu atmen. Zum Beispiel 
das Muster „3-3-3-3“: Drei Sekunden einatmen, drei 
Sekunden den Atem halten, drei Sekunden ausatmen 
und dann drei Sekunden warten, bevor man wieder 
von vorne beginnt. Eine andere Möglichkeit ist es, 
vier Sekunden einzuatmen, sieben Sekunden die Luft 
anzuhalten, dann acht Sekunden auszuatmen und 
das Ganze ein paar Mal zu wiederholen. 

14:00 – 18:00:  
Die Handyzeit am Nachmittag sinnvoll  

nützen

Nach dem anstrengenden Vormittag geht es am 
Nachmittag für viele Jugendliche stressig weiter. 
Schließlich müssen Hausübungen, Hobbys und an-
dere Aktivitäten erledigt werden. Zwischendurch 
hängen viele Jugendliche auf Sozialen Netzwerken, 
die nachweislich noch mehr Stress verursachen. Wa-
rum nicht stattdessen das Handy zum Beten nutzen?

Zum Beispiel mit der App „Evermore“ der evange-
lisch-lutherischen Landeskirche Hannovers. Sie kann 
kostenlos im App Store und Play Store heruntergela-
den werden. In der App findet man verschiedene Me-
ditationen und Denkanstöße mit Audio-Begleitung. 
Außerdem gibt es mehrere 30-Tages-Challenges, bei 
denen man täglich einen spirituellen Impuls als Be-
nachrichtigung aufs Handy bekommt.

18:00 – 19:00:  
Das Abendessen bewusst genießen

In vielen Familien wird beim Abendessen das klas-
sische Tischgebet gebetet. Wer einmal etwas Neues 
ausprobieren will, kann die anderen Familienmit-
glieder dazu anregen, das Abendessen ganz bewusst 
mit allen Sinnen zu genießen. 

Das bedeutet:
•	 Hören: Höre vor dem Essen in dich hinein. Bist 

du hungrig? Freust du dich auf das Essen? Wie 
geht’s dir gerade?

•	 Sehen: Wie sieht dein Essen aus? Welche Far-
ben und Formen erkennst du? Woran erinnert es 
dich?

•	 Riechen: Kannst du dein Essen riechen? Welche 
Düfte nimmst du wahr? Was löst das in dir aus?

•	 Spüren: Ist es heiß oder kalt? Wenn du dein Es-
sen berühren kannst: Wie fühlt es sich an? 

•	 Schmecken: Jetzt kannst du ein kleines Stück in 
den Mund nehmen. Kaue erstmal nicht, sondern 
lass es dir auf der Zunge zergehen. Welche Ge-
schmäcker erkennst du? Jetzt kannst du langsam 
kauen und herunterschlucken. 

19:00 – 23:00:  
Den Tag mit einem Dankbarkeits- 

tagebuch ausklingen lassen

Manchmal sind die einfachsten und am öftesten ge-
hörten Tipps die besten. Das Dankbarkeitstagebuch 
gehört sicher dazu. Es ist so einfach: Am Abend vor 
dem Schlafengehen kurz innehalten, den Tag re-
flektieren und drei Dinge aufschreiben, für die man 
dankbar ist. Damit lenkt man bewusst den Blick weg 
von all den negativen Dingen, die einem widerfahren 
sind, hin zu all den positiven Dingen, die man erlebt 
hat. So kann man mit einem guten Gefühl schlafen 
gehen und hat kraftspendenden Proviant für schlech-
te Momente. 

jeden (Schul-)Tag

https://evermore-app.de

33



Was Beten und eine Rakete 
gemeinsam haben

von Judith Werner

Niko Kirchenmaus und seine Schwester Lilly ha-
ben heute Übernachtungsbesuch. Mercedes, eine 
Freundin von Lilly, ist zum ersten Mal da. Die drei 
kleinen Mäuse haben den ganzen Tag miteinander 
gespielt. Jetzt liegen sie zusammengekuschelt auf ih-
rem Schlafplatz.

Niko zieht sich die Decke bis zur Nase und gähnt. Lil-
ly neben ihm rollt sich gemütlich zusammen. Auch 
sie ist schon müde, doch Mercedes offensichtlich 
noch nicht! Sie hat heute viel Neues entdeckt und viel 
Spannendes erlebt. Mercedes war nämlich noch nie 
bei Kirchenmäusen auf Besuch. Ihr Zuhause schaut 
komplett anders aus: Sie lebt mit ihren Eltern in ei-
ner Tiefgarage.
Mercedes erzählt Niko und Lilly, was ihr besonders 
gut gefallen hat: „Das Klettern auf den Kirchenbän-
ken war viel einfacher als ich mir gedacht habe. Ich 
bin bis hinauf gekommen! Und wie ich mich in der 
Falte vom Teppich in der Mitte versteckt habe und 
Niko mich nicht gefunden hat – das war lustig! Aber 
was ich ein bisschen komisch finde, das ist der Ge-
ruch bei euch. Es riecht so anders als in unserer Ga-
rage. Ich weiß nicht, ob ich diesen Geruch mag. Was 
ist das eigentlich?“
„Kirchengeruch halt“, antwortet Niko. „Vermischt 
mit ein bisschen Weihrauchduft vom Sonntag. Ich 
riech das gerne. Ich kann dir morgen in der Sakristei 
den Weihrauch zeigen.“
„Ja, das machen wir!“, freut sich Mercedes und plap-
pert weiter. „Aber wisst ihr, ich hab mich ja eigentlich 
schon ein bisschen gefürchtet. Ich hab es mir ganz 
anders vorgestellt bei euch. Grusliger. Und kälter. 
Und ich hab mir gedacht, ihr betet vielleicht den gan-
zen Tag.“
Lilly wundert sich. „Du meinst beten so mit still da-
sitzen und Pfoten falten und so? Warum sollten wir 
das den ganzen Tag tun?“
„Naja, weil ihr Kirchenmäuse seid!“, antwortet 
Mercedes.
„Ja, klar, das kenn ich schon“, seufzt Lilly. „Ich weiß 
nicht, wie du auf die Idee kommst. Ich bin doch nicht 
automatisch besonders mit Gott verbunden, nur weil 
ich in einer Kirche wohne.“
„Ist man das nicht?“, wundert sich Mercedes. „Ich 
dachte schon irgendwie …“

Lilly richtet sich auf ihrem Schlafplatz empört auf. 
„Blödsinn!“, schnaubt sie. „Du wirst doch auch nicht 
automatisch zu einem Auto, nur weil du in einer Tief-
garage lebst!“
Niko und Mercedes müssen lachen. Das ist ein lus-
tiger Vergleich. Doch dann wird Niko nachdenklich. 
„Stimmt schon – wir beten nicht den ganzen Tag. 
Aber irgendwie stimmt es auch nicht. Weil uns ist 
es wichtig, Freunde von Jesus zu sein! Und an einen 
Freund oder eine Freundin denkt man einfach oft. 
Wenn man was Lustiges erlebt und es dem anderen 
gerne erzählen möchte. Wenn man traurig ist und 
sich an einer Schulter anlehnen möchte. Bei 10.000 
Kleinigkeiten den ganzen Tag über. Und man tut Sa-
chen, über die der andere sich freut! Und das haben 
wir heute doch auch getan. Also haben wir irgendwie 
auch gebetet.“
„Haben wir das?“ fragt Mercedes. „Ich muss zuge-
ben: Ich habe eigentlich den ganzen Tag einfach ge-
spielt …“
Lilly denkt einen Augenblick nach. Dann sagt sie: 
„Aber du warst nicht grantig, als wir was anderes 
spielen wollten als du. Und wie du beim Kirchen-
bank-Klettern am Anfang ein bisschen ungeschickt 
warst und ich dich ausgelacht habe – da warst du 
nicht lange böse auf mich. Ich habe mich entschul-
digt und du hast mir vergeben.“

Mercedes überlegt eine Weile. „Und du meinst, das 
ist so was ähnliches wie beten? Weil es macht, dass 
ich mit Gott verbunden bin?“
„Na klar! Und das, obwohl du keine Kirchenmaus 
bist!“, antwortet Niko. Dann fällt ihm noch etwas 
ein: „Ich mag das zwar, wenn ich mir auch extra für 
Jesus Zeit nehme. Dann setz ich mich in die Kirche 
und werde ganz still. Aber beten allein reicht nicht. 
Deshalb haben wir doch auch gemeinsam mit Opa 
die Vorratskammer unserer Nachbarin für den Win-
ter aufgefüllt. Das habe ich für die alte Frau Maus 
gemacht – aber auch für Jesus. Das ist doch auch 
irgendwie ein Gebet. Zwar keines mit gefalteten Pfo-
ten. Aber sicher eines, das Gott gefällt!“
Lilly fällt plötzlich ein, dass Niko und sie mit Opa erst 
vor Kurzem auch übers Beten geredet haben. Nach-
denklich sagt sie: „Weißt du noch, Niko, was Opa ge-
sagt hat? Er hat gemeint, dass unser Gebet wie eine 

Praxistipp

34



Rakete ist. Es ist super, wenn man eine Gebetsrakete 
baut. Aber ohne Treibstoff bringt die tollste Rakete 
nichts.“ 
Ja, auch Niko erinnert sich noch gut an dieses Ge-
spräch. „Und der Treibstoff“, ergänzt Niko, „der 

Treibstoff ist, wenn wir uns um das Gute bemühen. 
Erst dann hebt die Rakete auch ab … Das Beten mit 
den Worten und das Beten durch das, was wir tun – 
man braucht irgendwie beides, wenn man bis in den 
Himmel fliegen will!“ 

Wie würdest du jemandem erklären, worum es beim Beten geht?

Was kannst du tun, um jeden Tag mit Gott verbunden zu sein?

Wie ist das für dich: Sind für dich beten und Gutes tun voneinander getrennt oder gehören sie zusammen?
Hat dich schon einmal jemand für eine „Kirchenmaus“ gehalten und sich gewundert, dass du in die Kirche 
gehst/betest/ministrierst?

35



Du willst dich weiterbilden, suchst neue Methoden für deine Gruppe oder möchtest einfach 
nur selbst einmal auftanken? Bei unseren Angeboten ist für jede*n etwas dabei!

Highlights Aus der Jungen Kirche

Von 22. bis 25. Oktober ist es 
wieder so weit: 72 Stunden ohne 
Kompromiss geht in die nächste 
Runde! 
72h ist Österreichs größte Ju-
gendsozialaktion, bei der sich 
tausende Jugendliche öster-
reichweit 72 Stunden lang für 
soziale Zwecke engagieren. Lea 
Hillenkamp ist Koordinatorin 
des Projekts in der Erzdiözese 
Wien und weiß, dass wirklich für 
jede*n etwas dabei ist: „Ob Pfarr-
jugend, Freund*innenkreis oder 
Schüler*innen – stöbere in den 
Projektideen auf unserer Website 
und finde das richtige Projekt für 
deine Gruppengröße und Inter-
essen!“
Denn die Vielfalt der Projektide-
en ist groß: Im letzten Durchgang 
2023 umfassten die Projekte un-
ter anderem die Umgestaltung 
eines Pfarrgartens, das Anlegen 
von Blumenbeeten und die Vor-
bereitung sowie Aufführung ei-
nes Mitmachtheaterstücks für 
Kindergärten. 
Lea haben besonders die „Olym-
pischen Spiele“ für Bewoh-
ner*innen eines Seniorenheims 

gefallen: „Gemeinsam mit den 
Senior*innen haben die Jugend-
lichen eine Olympiade für die 
unterschiedlichen Fähigkeiten 
und Talente der Bewohner*in-
nen entwickelt, Preise besorgt 
und die Olympiade und eine Sie-
ger*innenehrung organisiert.“ 
Ganz gleich, für welches Projekt 
man sich entscheidet: Kreativi-
tät, Gemeinschaft, Wertschät-
zung und die Freude am Tun 
und am Einsatz für die Mitmen-
schen werden bei jedem Projekt 
spürbar. Und das zielgenaue und 
zeitlich begrenzte Engagement 
hinterlässt bei allen Beteilig-
ten Spuren, die weit über die 72 
Stunden hinaus nachwirken. 
Lea möchte alle Jugendlichen er-
mutigen, bei 72h ohne Kompro-
miss mitzumachen: „Meldet euch 
jetzt noch als Gruppe an und 
wählt eines unserer tollen Pro-
jekte aus oder lasst euch von uns 
mit einer Aktion überraschen!” 

Alle Infos findest du unter 
www.72h.at

Lea Hillenkamp

Ministrant*innen-Wall-
fahrt nach  

Klosterneuburg

16. November, 
Stift Klosterneuburg

Feiere gemeinsam mit rund 
500 anderen Ministrant*innen 
den Hl. Leopold, den Landes-
patron von Wien und Nieder-
österreich, und sei dabei, wenn 
wir im Festgottesdienst als Mi-
nis in das Stift Klosterneuburg 
einziehen!

Treffpunkt: Beim Portier im 
Stift Klosterneuburg – bitte 
bring dein Mini-Gewand mit!

werk.zeug – Die Ausbildung für 
Kinder- und Jugendarbeit der 

Jungen Kirche Wien

Die Ausbildungsreihe werk.zeug be-
steht aus drei Teilen, die du in belie-
biger Reihenfolge absolvieren kannst: 
einem Modul zur Gewaltprävention, 
einem Basismodul und mindestens ei-
nem Spezialmodul – einer werk.statt. 

Infos und 
Anmeldung unter: 

Das Junge Kirche-Jahresprogramm ist da!
Unser Jahresprogramm mit allen Terminen und Angeboten im Schul-
jahr 2025/26 ist wieder erhältlich. Du kannst es bei uns abholen, be-
stellen oder online unter www.jungekirche.wien lesen!

Service

36



Highlights Aus der Jungen Kirche
Eintauchen – Taufe im 

Rahmen der Erstkommu-
nion-Vorbereitung

26. November, 
19:00–20:30 Uhr, 

online

Ein Erstkommunionkind will 
getauft werden – und was 
jetzt?! Immer öfter kommt es 
vor, dass Kinder im Erstkom-
munionalter um die Taufe bit-
ten. Wie die Taufvorbereitung 
im Rahmen der Erstkommu-
nionvorbereitung gelingt und 
wie du die Liturgie kindge-
recht gestaltest, lernst du in 
diesem Online-Workshop!

Infos und Anmeldung: 

Du tanzt und singst gerne? Du 
hörst gerne Geschichten? Du 
probierst gerne mal was aus? 
Dann bist du bei AGO richtig! 
Denn AGO heißt: Gottesdienst 
mit allen Sinnen feiern, wie Ja-
cky Becker-Lohberger vom AGO-
Team in der Pfarre Breitenfeld 
erzählt.

Wofür steht AGO? 
Was macht eure Actionmes-
sen aus?
Jacky: AGO steht für „Abenteu-
er Gottesdienst“ – und genau 
das ist Programm! Kinder sollen 
spüren, entdecken und erfahren, 
wie Gott in ihrem Leben wirken 
und wie er ihr Leben bereichern 
kann. Im Stationenbetrieb zum 
Beispiel probieren sie unter-
schiedliche Arten aus, wie man 
über Gott sprechen kann: mit 
Worten, aber auch mit Gesten, 
Musik, Tönen ... Oder sie erspü-

ren am Barfußweg die Vielfalt 
der Schöpfung … Allen Ideen 
ist gemein: Die Erfahrung, die 
sie hier machen, zahlt direkt 
auf die jeweilige Botschaft des 
AGO-Gottesdienstes ein. 

Warum sollten Eltern mit 
ihren Kindern zu einem AGO 
kommen?
Unser erklärtes Ziel ist es, dass 
die Kinder so viel Freude am 
AGO-Feiern haben, dass sie ihre 
Eltern mitnehmen – nicht umge-
kehrt. Der gesamte Aufbau und 
alle Methoden orientieren sich an 
den Bedürfnissen und kognitiven 
Fähigkeiten der Kernzielgruppe. 
Aber erfahrungsgemäß machen 
auch die „Großen“ begeistert mit. 
 
Worauf freust du dich im neu-
en AGO-Jahr?
Wir freuen uns besonders, dass 
seit diesem Herbst eine neue 
Pfarre bei AGO mit an Bord ist: 
Stammersdorf. Das motivierte 
Team dort wird unsere Arbeit be-
reichern!

AGO-Termine im Herbst und Winter 2025:
05. Oktober, 09:30 Uhr, Pfarre Machstraße
11. Oktober, 10:30 Uhr, Pfarre Stammersdorf
12. Oktober, 10:30 Uhr, Pfarre Breitenfeld
24. Dezember, 15:30 Uhr, Pfarre Stammersdorf
24. Dezember, 16:00 Uhr, Pfarre Breitenfeld

Weitere Termine und Infos auf 
www.liturgie.jungekirche.wien und www.ago.kids 

Jacky Becker-Lohberger

Im Wintersemester 2025/26 werden 
folgende werk.stätten angeboten:

werk.statt Erstkommunion 
am 19.09. und 26.09.
werk.statt Ministrieren I 
von 04.10. bis 05.10.
werk.statt Firmung Nord 
am 07.11. und 08.11. 
werk.statt Firmung Stadt 
am 10.10. und 11.10.
werk.statt Firmung Süd 
am 13.09. und 20.09.

Das nächste werk.zeug Basismodul 
findet von 27.02. bis 01.03.2026 statt!

37



Aus der Redaktion 
Warum üben manche Orte auf uns so eine starke Anziehungskraft aus und andere nicht? Wir 
teilen unsere Erfahrungen mit Orten, die eine ganz besondere Bedeutung für uns haben. Beglei-
te uns auf eine Reise zu spirituellen Plätzen!

Ich lebe im Weinviertel in der „Gemeinschaft der 
Nachfolge Jesu“. Wir bemühen uns, Jesu neues 
Gebot „Liebt einander wie ich euch geliebt habe!“ 
zu leben und das, was wir davon verstanden ha-
ben, auch an andere weiterzugeben.
Wir haben eine Kapelle im Haus – und das ist für 
mich ein wichtiger Ort, um allein oder auch ge-
meinsam zu beten. Am Foto siehst du mich aber 
mit einer unserer beiden Milchkühe. Für mich ist 
die Arbeit im Stall, im Haushalt und Garten nicht 
nur ein guter Ausgleich zur „Kopfarbeit“, sondern 
etwas, was ich ganz dringend brauche, damit mei-
ne Verbindung zu Gott lebendig bleibt.

JUDITH

Welcher Ort ist für dich spirituell?

Ich bin dann mal im Wald ... Eine völlig andere Geräuschkulis-
se, ganz andere Farben als auf meinen Alltagswegen. Losmar-
schieren. Einatmen. Ausatmen. Ich überlasse mich der Bewe-
gung und dem Atmen, das Denken und Planen macht Pause. Ich 
kann mich gar nicht sattsehen am Grün, am Moos, am Licht, 
das durch die Zweige fällt. Vogelgezwitscher, der Wind in den 
Baumkronen – ich spitze meine Ohren. Ganz unverhofft formt 
sich in mir die Antwort auf eine Frage, die mich schon lange be-
schäftigt oder sehe ich ein Erlebnis in neuem Licht. Und schon 
bin ich mitten im Gespräch mit Gott.  

DORIS

Kann ein Kellerraum ein spiritueller Ort sein? Ja, kann er. Ich bin 
in Weinhaus, einer Teilgemeinde der Pfarre Währing, aufgewach-
sen. Seit meiner Kindheit habe ich dort einen guten Teil meiner 
Freizeit verbracht. Gemeinsam mit meinen damaligen Gruppen-
leiter*innen und meinen Freund*innen. Diese Freundschaften 
halten bis heute. Die Erinnerungen an das gemeinsame Austau-
schen, das Erforschen des eigenen Glaubenslebens (angeleitet 
oder auch nicht), aber auch die vielen schönen Zeiten machen 
diesen Ort für mich zu einem besonderen Ort.

MARTIN

UND DU?

Einblick

38



Ehrlich gesagt habe ich kei-
nen speziellen spirituellen 
Ort, an den es mich immer 
wieder hinzieht. Mein spi-
ritueller Ort hängt stark 
mit meinem Innenleben 
zusammen. Je mehr ich im 
Einklang mit mir selbst bin, 
umso offener werde ich für 
Gott. Besondere Orte sind 
für mich dort, wo ich plötz-
lich eine Berührung Gottes 
fühlen kann, wo ich mich 
sehr stark geborgen fühle. 
Und das kann überall sein!

KATJA

Welcher Ort ist für dich spirituell?

Auf unserer Hochzeitsreise haben wir das Grab und eine der Kir-
chen des heiligen Damian de Veuster besucht. Er hat als Seelsorger 
im 19. Jahrhundert auf der Insel Moloka’i gewirkt. Dort wurde eine 
Leprastation eingerichtet, in der rund 600 Kranke, von der Gesell-
schaft verstoßene Menschen, lebten und buchstäblich auf ihren Tod 
warteten. Die Kirche steht in einem wahren Paradies, umgeben von 
Palmen und Strand. Die Verbindung dieser paradiesischen Natur und 
des schrecklichen Schicksals, das die Kranken dort erleben mussten, 
hat mich stark beeindruckt.

DOMINIK

Seit meiner Kindheit höre und mache ich Musik und in dieser finde ich immer wie-
der meine ganz persönliche Spiritualität. Meine Leidenschaft ist die Kirchenmusik. 
Es gibt Lieder, die mich sehr berühren und mich in eine ganz besondere Stimmung 
versetzen. Daher habe ich keinen bestimmten Ort, wo ich dieses schöne Gefühl be-
komme, sondern es ist abhängig vom Moment, der Atmosphäre, meiner Stimmung 
und natürlich vom Musikstück. Dank der Musik habe ich ganz oft eine sehr innige 
Beziehung zu Gott.

Vor fünf Jahren bin ich das erste Mal nach Taizé gefahren, einem kleinen Ort in 
Frankreich, wo eine Ordensgemeinschaft zu Jugendtreffen einlädt. Mir hat es dort 
zuerst gar nicht gefallen: Das Essen war schlecht, die Waschräume dreckig, die 
Bibelkurse fad ... Ich wollte so schnell wie möglich wieder weg.
Heuer war ich zum vierten Mal dort. Taizé ist für mich ein Sehnsuchtsort. Wegen 
seiner Einfachheit finde ich dort leichter zu mir selbst und zu Gott. Ich habe auch 
schon an Taizé-Gebeten in Österreich teilgenommen, aber es ist einfach nicht das-
selbe. Immer wieder zieht es mich nach Taizé.

IRIS

FLO

39




