
P R E D I G T G E D A N K E N 
zum Schöpfungstag oder zur Schöpfungszeit 

 
Erntedank ist Schöpfungsdank  

Schriftstelle: Gen 9,1-171 

Einen Dank für die Ernte gibt es solange Menschen leben. Nichts war ja weniger 
selbstverständlich, als die Erde mit Hacke oder Pflug aufzubrechen, Körner in sie zu 
säen und die Erde gleichsam zu zwingen, Ernte zu erbringen. Und so ist es nicht 
verwunderlich, dass es in allen Kulturen und Religionen einen ritualisierten Dank für 
eine gute Ernte gibt. Im Judentum ist dies das Laubhüttenfest und in der christlichen 
Tradition das Erntedankfest, das bei uns am ersten Sonntag im Oktober gefeiert wird. 
Früher war es ausgestattet mit einer Vielfalt von Erntebräuchen und Segenshandlungen, 
wovon heute allerdings, im Zeitalter der Mähdrescher und des Kunstdüngers, wenig 
geblieben ist. An die Stelle Gottes sind Düngemittel- und Agrarindustrie gerückt, die 
optimale Bedingungen für ertragreiche Ernten schaffen sollen. Es geht weniger um Dank 
als um kräftige Finanzmittel. Nur manchmal, und in den letzten Jahren immer häufiger, 
geht die Rechnung nicht auf, wenn nämlich das Klima nicht so mitspielt, wie wir uns das 
so vorstellen. So rückt wieder neu ins Bewusstsein, dass eine gute Ernte nicht 
selbstverständlich und letztlich nicht machbar ist. Vor allem dann nicht, wenn wir die 
Erde missbrauchen, indem wir das Leben auf und in ihr nur als Mittel zum Zweck 
betrachten und die Befriedigung der eigenen Bedürfnisse über alles setzen. In der 
biblischen Tradition wird uns ein anderes Leitbild vorgestellt: Der Mensch als Abbild 
Gottes erhält den Auftrag, seinen Lebensraum verantwortlich selbst zu gestalten und 
alles Leben zu achten und zu erhalten. Exemplarisch wird dies in der Noachgeschichte 
entfaltet. Wie Gott bei der Erschaffung der Welt das „Tohuwabohu“ ordnete, indem er 
die Urfluten zurückdrängte und so einen paradiesischen, fruchtbaren Lebensraum 
schuf, so soll nun Noach an Gottes Stelle eine Arche, sozusagen als „Kleinausgabe der 
Welt“, bauen. Die Arche, das ist ein Kasten, ein Raum, der alles Leben aufnimmt und 
ihm Schutz gibt gegenüber den durch Ungerechtigkeit und Gewalt hervorgerufenen 
Fluten der Zerstörung. Der Auftrag, alle Tierarten mit in die Arche zu nehmen, bedeutet, 
dass die ganze Fülle des Lebens für die kommenden Generationen erhalten bleiben soll. 
(Pflanzen zählten im Alten Testament nicht zu den Lebewesen, sondern gehörten zur 
Ausstattung des Lebensraumes.) Bemerkenswert dabei ist, dass Noach zwar genaue 
Anweisungen zum Bauplan und Vorgehen erhält, er aber alles selbst ausführen muss. 
Damit ist nichts anderes gesagt, als das er den Schöpfer beim Bau der Arche, der 
„Nachbildung der Schöpfung“, vertreten soll. Noach wird dazu auserwählt, weil er 
gerecht ist, ein Mensch, so wie ihn Gott gewollt hat. Der Mensch ist folglich insofern 
Ebenbild Gottes, wenn er sich so wie Noach um das Leben sorgt und es für die 

 
1 Dipl. Theologe Bernward Rusche, Lingen, in: Jörg Menke, Die Vielfalt der Schöpfung feiern. Ökumenische  
Arbeitshilfe für den Gottesdienst, Heidelberg 2008, S. 44f. 



kommenden Zeiten erhält. Ein solches Handeln wird Gott zum Ziel führen; das ist der 
Kern der Bündniszusage im Symbol des Regenbogens. In dieser Gewissheit, dass Gott 
ein Freund allen Lebens ist und bleiben wird, können die nötigen großen und kleinen 
Schritte getan werden. Ohne lähmende Angst vor globalen Katastrophen (Sintfluten) und 
ohne zu resignieren, wenn der rasche Erfolg ausbleibt. Wer daran glaubt und darauf 
vertraut, ist natürlicherweise dankbar dafür, dass Gott uns eine schöne Erde anvertraut 
hat. Diese Dankbarkeit ist aber untrennbar verbunden mit Gerechtigkeit, das heißt mit 
einem Handeln, das allem Leben Raum zur Entfaltung schafft und erhält. Gerechtes 
Handeln in und an Gottes Schöpfung bezieht sich dabei nicht nur auf die heute 
lebenden Menschen, sondern auch auf die nach uns kommenden Generationen, die ja 
ebenso wie wir einen Anspruch auf eine schöne „vollständige“ Welt haben. Und 
gerechtes Handeln betrifft nicht nur die normalen Güter des täglichen Lebens: es muss 
auch die grundlegenden „Umweltgüter“ wie sauberes Wasser und reine Luft, 
Bodenschätze und Energieträger, Arten- und Genvielfalt mit einschließen, ebenso wie 
Tiere und Pflanzen, die ihren je eigenen Wert und Würde haben. In diesem Sinne kann 
zwar am Erntedankfest der Dank für die Gaben der Schöpfung mit landwirtschaftlichen 
Produkten anschaulich gemacht werden, dabei darf es aber nicht bleiben. Das 
Erntedankfest sollte heute als ein „Fest der Schöpfung“ gefeiert werden, an dem die 
Dankbarkeit für die „Gabe der Schöpfung“ auf vielfältige Weise zum Ausdruck gebracht 
wird. Gleichzeitig müssen Wege aufgezeigt werden, wie wir heute dem Auftrag Gottes, in 
unserem Lebensraum verantwortlich zu handeln, gerecht werden können. Wie wir also 
an der „Arche“, an einer Welt mit bauen können, die allem Leben Raum und Schutz gibt, 
damit es sich auch in Zukunft entfalten kann. 

 

Quelle:  Michael Kappes (Hg.), „Gottes Schöpfung feiern und bewahren“, Materialien 
zur Gestaltung des Schöpfungstages und der Schöpfungszeit vom 1. September bis 4. 
Oktober (Grundlagenheft), Arbeitshilfe der ACK (Arbeitsgemeinschaft Christlicher 
Kirchen Nordrhein-Westfalen), Münster, 22011, S. 62-63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Unsere Erde - unvollendete Schönheit2 

Schriftstelle: Jes 11,6-9; Röm 8,18-24  

 

Liebe Schwestern und Brüder,  

Unsere Erde - so lautete der Titel eines Dokumentarfilms, der Anfang Februar 2008 in die 
deutschen Kinos kam und zu einem Kassenschlager wurde. Fünf Jahre haben die 
Macher dieses Films daran gearbeitet. Herausgekommen ist ein Film, der mit 
spektakulären Bildern aufwarten kann: Eine Eisbärin und ihre zwei Jungen, die tapsig 
einen steilen Schneehang hinabrutschen, Luftaufnahmen von einem Wolfsrudel, das 
versucht, ein Karibu-Jungtier von seiner Herde zu trennen, eine Elefantenherde auf dem 
Weg zum Okawango-Delta und die 6.000 Kilometer lange Reise einer Buckelwalfamilie. 
Außerdem: Afrikanische Windhunde, Anubispaviane, Blauparadiesvögel, Pelzrobben, 
Schraubenziegen, Steinadler und viele mehr. Kritiker mögen jetzt anmerken, dass es 
Bilder der üblichen Verdächtigen sind, die hier spektakulär In Szene gesetzt werden und 
dass das große Potenzial unserer Erde gar nicht zur Geltung kommt. Und doch, viele 
zahlende Besucher und viele positive Kritiken zeigen, dass dieser Film den Besuch im 
Kino oder einen DVD-Abend sicher wert ist. Vor allem von zwei Szenen war in den 
verschiedensten Kritiken immer wieder die Rede: zum einen die grandios gefilmte Jagd 
eines Geparden auf ein Streifengnu in der kenianischen Wüste. „Die Minuten dauernde 
Zeitlupensequenz hat etwas von einem tödlichen Liebeskampf und nimmt durch ihre 
Ästhetik schlichtweg gefangen“ (www.Filmstars.de). Zum anderen die Bilder, die eine 
Elefantenherde zeigen, die inmitten eines Rudels Löwen eine Nacht am Wasserloch 
verbringt. Die atmosphärischen Szenen zeigen, wie die Löwen die an sich stärkeren 
Elefanten belauern und ihren Moment abwarten. Beeindruckende, fast schon surreale 
Bilder. Doch wenn wir mal unseren ästhetischen menschlichen Blickwinkel für diese 
Bilder für einen Moment außer Acht lassen und in die Rolle des Streifengnus schlüpfen, 
dann offenbart dieser „tödliche Liebeskampf`, wie er in der Filmkritik genannt wurde, 
eine Welt, die unvollkommen und vom Leiden und Sterben geprägt ist. Eine Welt, die 
Paulus in seinem Brief an die Gemeinde in Rom mit den Worten beschreibt: „Die 
Schöpfung ist der Vergänglichkeit unterworfen“ (Röm 8,20a). Das ist, theologisch 
ausgedrückt, die Wirklichkeit unserer Welt. Nichts anderes zeigen diese ästhetischen 
Bilder. Die Welt ist der Vergänglichkeit unterworfen. Diese Feststellung gilt für die 
gesamte Schöpfung. Auch dort, wo der Mensch nicht in den natürlichen Kreislauf der 
Natur eingegriffen hat. Auch dort, wo die viel zitierten letzten Paradiese dieser Erde sind, 
auch dort herrscht das Gesetz der Vergänglichkeit, auch dort spielt sich der Kreislauf 
von Leben und Sterben ab, auch dort findet sich eben nicht mehr das Paradies sondern 
die Welt, die der Vergänglichkeit unterworfen ist. Auf dramatische Art und Weise liefern 

 
2 Dipl. Theologe Jörg Menke (Georgsmarienhütte), in: ders., Die Vielfalt der Schöpfung feiern. 
Ökumenische Arbeitshilfe für den Gottesdienst, Heidelberg 2008, S. 42f. 



uns Jahr für Jahr die Bilder von Erdbeben und Überschwemmungen einen weiteren Beleg 
für die Wahrheit dieser Aussage. Wenn wir an die Bilder des Tsunamis am 2. 
Weihnachtstag 2004 denken oder an den Zyklon über Birma oder das Erdbeben in China 
im Mai 2008, dann finden wir hier auch die Bestätigung von der Vergänglichkeit der 
Schöpfung. Und auch wenn manche Katastrophe von Menschenhand gemacht oder 
durch menschliche Fehler ermöglicht wurde, auch bei einem perfekten Umgang mit der 
Schöpfung sind diese Katastrophen nicht zu verhindern, bleibt das Menetekel der 
Vergänglichkeit der Welt. Verstehen sie mich richtig, das entbindet uns Menschen nicht 
davon, alles Erdenkliche zu unternehmen, dass solche Katastrophen nicht in einem 
solchen Ausmaß und mit solchen Folgen auftreten. Der Klimawandel ist eine von 
Menschen gemachte Realität, und viele Katastrophen und Folgen von Katastrophen 
ließen sich abmildern oder verhindern, wenn der Mensch nicht Raubbau an der Natur 
getrieben hätte. Und dennoch, als Christen wissen wir, dass alle menschlichen 
Anstrengungen nicht eine heile Welt hervorbringen werden. Tod und Sterben werden 
immer in ihr herrschen. Denn der Tod ist ja als Folge des Sündenfalls des Menschen in 
die Schöpfung eingetreten, der Tod, der den Menschen und die Schöpfung getroffen hat. 
Der Tod, der das einzig Gewisse im Leben des Menschen und der Schöpfung ist, er lässt 
sich selbst mit aller menschlichen Anstrengung nicht beseitigen, weder im Leben des 
Menschen noch im Gesamten der Schöpfung. Ist dann alle menschliche Mühe und jeder 
menschliche Einsatz für die Schöpfung und für das Leben umsonst und im Letzten 
sinnlos? Wenn wir die Stelle im Römerbrief weiterlesen, finden wir die Antwort des 
Paulus: „Auch die Schöpfung soll von der Sklaverei und Verlorenheit befreit werden zur 
Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes“ (Röm 8,21). Deshalb lohnt sich der 
menschliche Einsatz für die Schöpfung. Als Christen wissen wir, dass die Rettung der 
Welt nicht allein auf menschlichem Tun beruht, sondern dass sie von Gott kommt. Ja, 
richtiger dürfen und müssen wir sagen, dass sie schon von Gott gekommen ist. Zwar ist 
unsere Welt noch nicht vollendet, zwar ist die Realität von Leid, Katastrophen und Tod 
oft bedrückend zu spüren. Aber wir Christen sind gerufen, darin zu glauben und zu 
bezeugen, dass wir gerettet sind. Wir dürfen mit unserem Leben und mit unserem 
Einsatz für das Leben bezeugen, dass das letzte Wort in der Geschichte der Welt nicht 
die Realität des Todes sondern die Wirklichkeit des Lebens ist. Eine Wirklichkeit, die der 
Prophet Jesaja in seiner großen Vision der endzeitlichen Welt so beschrieben hat: „Dann 
wohnt der Wolf beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. Kalb und Löwe weiden 
zusammen, ein kleiner Knabe kann sie hüten. Kuh und Bärin freunden sich an, ihre 
Jungen liegen beieinander. Der Löwe frisst Stroh wie das Rind. Der Säugling spielt vor 
dem Schlupfloch der Natter, das Kind streckt seine Hand in die Höhle der Schlange. Man 
tut nichts Böses mehr und begeht kein Verbrechen auf meinem ganzen heiligen Berg; 
denn das Land ist erfüllt von der Erkenntnis des Herrn, so wie das Meer mit Wasser 
gefüllt ist“ Jes 11,6-9). Und wir dürfen in Anlehnung an den Film ergänzen, dann kommt 
es nicht mehr zum tödlichen Liebeskampf zwischen Gepard und Gnu, sondern in der 
Steppe Afrikas weiden die beiden nebeneinander. Diese Wirklichkeit bringt nicht der 
Mensch hervor, sondern der Spross aus der Wurzel Isais, Jesus Christus. Er ist das Ja 



Gottes zur Welt und zum Leben. Er hat die Welt errettet und ihr die Hoffnung gegeben, 
dass am Ende die Vision des Jesaja Wirklichkeit werden wird. Er selbst hat diese 
Wirklichkeit mit seinem Leben, Sterben und Auferstehen bezeugt. Er selbst ist das 
Leben in Fülle, dass zu uns Menschen spricht und dass sich in die menschlichen Hände 
legt unter den Zeichen von Brot und Wein. Unsere Erde - sie ist noch viel schöner als es 
die phantastischsten Bilder uns zeigen können, denn sie trägt in sich die Liebe Gottes, 
die einmal alles Leid und selbst den Tod überwinden wird in die Fülle des Lebens Gottes. 
Lassen wir uns von dieser Liebe verwandeln und werden wir Zeugen dieser Liebe, die 
jeden Einsatz für das Leben und die Schöpfung sinnvoll 

 

Quelle:  Michael Kappes (Hg.), „Gottes Schöpfung feiern und bewahren“, Materialien 
zur Gestaltung des Schöpfungstages und der Schöpfungszeit vom 1. September bis 4. 
Oktober (Grundlagenheft), Arbeitshilfe der ACK (Arbeitsgemeinschaft Christlicher 
Kirchen Nordrhein-Westfalen), Münster, 22011, S. 66-69 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Garten Eden - Raum zum Leben3 (Umweltreader der 
evangelischmethodistischen Kirche) 
Schriftstelle: Gen / 1. Moses 2, 8+9 
 
Schriftstelle: „Dann pflanzte Jahwe Gott einen Garten in Eden gegen Osten und setzte 
den Menschen hinein, den er geschaffen hatte. Und Jahwe Gott ließ vielerlei Bäume aus 
der Erde wachsen, verlockend anzusehen und gut zu essen.“ (1. Moses 2, 8+9) 
 
Einführung: 
Diese zwei Sätze aus den ersten Kapiteln der Bibel gehören zur Urgeschichte. Und in 
dieser Urgeschichte handelt es sich um Grundlegendes für den Menschen, ja die ganze 
Menschheit in allen Epochen und Kulturen. Damit stellt die Urgeschichte eine Art 
„Präambel“ dar, ein Vorzeichen, unter dem alles Weitere zu sehen ist. 
Die zusätzliche Bedeutung unserer zwei Verse ergibt sich auch daraus, dass sie von der 
ersten Tat Gottes nach der Erschaffung des Menschen handelt - und diese erste Tat 
Gottes besteht darin, dass er für den Menschen einen Garten pflanzt. Zu Unrecht hat 
man in der Vergangenheit diesen Versen fast keine Bedeutung beigemessen. 
Der Text hat zwei Hauptpunkte - grundlegende Aussagen über Gott und grundlegende 
Aussagen über den Menschen. 
1. Gott gewährt Raum zum Leben 
Es fällt auf, dass das Interesse Gottes am Menschen mit der Erschaffung des Menschen 
nicht aufhört. Der Mensch wird nicht einfach „ins Dasein geworfen“, wie es bei Sartre 
heißt. Gott bereitet dem Menschen einen Lebensraum. Gott entwickelt Aktivitäten für 
den Menschen. Er „pflanzt einen Garten“, er „lässt aufwachsen aus der Erde vielerlei 
Bäume“, er „setzt den Menschen hinein“. 
1.1 Der Gott, wie er hier beschrieben wird, ist ein Gott, der sich dem Menschen 
zuwendet, der 
für den Menschen etwas bereitstellt. Diese Eigenschaft Gottes spiegelt sich in vielen 
Gotteserfahrungen 
des Alten und Neuen Testamentes wider (evtl. Beispiele aus AT und NT nennen). 
1.2 Was Gott dem Menschen bereitet, ist sein Lebensraum! Der Kampf um Lebensraum 
durchzieht die gesamte Geschichte der Menschen. Bis in unsere Zeit hinein besetzen 
Menschen und Völker die Lebensräume anderer oder werden von ihrem Lebensraum 
vertrieben. 
Flüchtlinge, ja ganze Flüchtlingsströme sprechen eine deutliche Sprache, welche 
Bedeutung Lebensräume haben. Ganz sicher meint der „Raum zum Leben“ mehr als 
der Lebensraum im geographischen Sinne. Vielleicht im Sinne von Rilke, der einmal 
geschrieben hat: „Liebende erzeugen sich unaufhörlich gegenseitig Raum und Weite 
und Freiheit.“ Vielleicht lässt sich das auch so sagen: Wo Gott ist, da entsteht auch ein 
Ort für uns, „damit, wo ich bin, auch ihr seid“, wie es einmal in der Bibel heißt. 
1.3 Der Lebensraum, den Gott bereitet, ist ein besonderer: Ein Garten! Im damaligen 
Orient besaßen nur sehr reiche Menschen einen Garten. Der normale Bauer kannte vor 
allem Äcker voller Steine und Unkraut. Ein Garten ging über das Lebensnotwendige weit 

 
3 aus: Jörg Menke, Die Vielfalt der Schöpfung feiern. Ökumenische Arbeitshilfe für den 
Gottesdienst, Heidelberg 2008, S. 46–48. 
 



hinaus. Somit ist Gott ein großzügiger Gott. Er will den Menschen nicht kurz halten - er 
will das, was der Psalmist in Psalm 23 so ausdrückt: „Du schenkst mir voll ein“. 
In den Nachbarvölkern Israels war in den Erzählungen um die Erschaffung der Welt 
ebenfalls von einem Garten die Rede - allerdings war in diesen Erzählungen dieser 
Garten stets der Wohnort der Götter. Den Menschen ist in der Regel das Betreten des 
Gartens verboten. Wenn die Menschen den Garten der Götter betreten durften, dann 
nur zeitweise, um die Gartenarbeit für die Götter zu erledigen. Also - den Garten 
genießen konnten nur die Götter. Können wir erahnen, was die biblische Geschichte 
vom Garten Eden für eine Umkehrung der Werte bedeutet? 
Im Garten Eden arbeitet Gott für den Menschen! Gott legt einen Garten an, damit der 
Mensch darin wohnen kann! Der Jahwe-Gott lässt nicht andere für sich arbeiten wie die 
Götter in der umgebenden Völkerwelt - er arbeitet für die Menschen. Der Jahwe-Gott 
lebt nicht auf Kosten der Menschen - er befreit die Menschen. Der Jahwe-Gott gibt Raum 
zum Leben! 
2. „Wer ist der Mensch“ oder „was braucht der Mensch zum Leben?“ 
Der Mensch braucht einen Ort zum Leben, eine Heimat, etwas, wo er dazugehört, in 
dem er sich verwurzeln kann, wo er wohnen kann. Wir schauen jetzt den Ort, den 
Wohnraum, den uns Gott zugedacht hat, einmal näher an: Es ist ein Garten! Dieser 
Garten, den Gott für den Menschen geschaffen hat, symbolisiert die Lebensgrundlagen 
des Menschen oder modern ausgedrückt: 
Dieser Garten, dieser von Gott dem Menschen zugedachte Lebensraum, entspricht voll 
und ganz den Bedürfnissen des Menschen, wie sie heute gesehen werden. Der 
amerikanische Psychologe Maslow hat die verschiedensten Bedürfnisse des Menschen 
aufgeschrieben und in eine Rangordnung gebracht (die berühmte Maslowsche 
Bedürfnishierarchie), wonach als erstes die Grundbedürfnisse des Menschen kommen, 
dann das Bedürfnis nach Sicherheit, dann die sozialen Bedürfnisse. Das höchste 
Bedürfnis in dieser Skala ist das Bedürfnis nach Selbstverwirklichung. 
Der Garten Eden beschreibt die Quellen, aus denen wir leben. Dabei hilft es uns, wenn 
wir uns wieder in die Lage eines damaligen Orientalen hineinversetzen. Wofür steht 
Garten? Zunächst einmal ist „Garten“ der umhegte, umschlossene Ort - vielleicht mit 
Hecke oder Mauer, jedenfalls etwas Abgegrenztes - im Gegensatz zum offenen Feld, zur 
Wüste, zur Wildnis, zur endlosen Weite und zum Chaos. Garten ist aber auch Ausdruck 
des überfließenden Lebens, des „Mehr-als-Notwendigen“ - und damit das Gegenteil von 
Dürre und Kargheit. Garten stand und steht aber auch für sinnliche Genüsse. Eden 
bedeutet im Hebräischen „Wonne“. 
Insofern ist der Garten auch ein Ort des Genießens. Garten ist ein Ort des Sich 
Entfaltens. Im Garten wächst alles, entfaltet sich und gedeiht. Somit ist Garten ein Ort 
der Fruchtbarkeit und des Segens. Ein Leben im Garten meint deshalb ein Leben, in dem 
sich die Persönlichkeit entwickeln kann und die Voraussetzungen für positive, 
schöpferische Entwicklungen gegeben sind. Nun wieder konkret zum Garten Eden. 
Obwohl die Verse der Bibel über Eden sehr kurz und knapp sind, enthalten sie doch drei 
nähere Beschreibungen (= adjektivische Bestimmungen), die ganz sicher nicht zufällig 
sind:  
- „vielerlei Bäume“ Baumgärten waren für die Orientalen die beliebtesten Gärten – 
Bäume sind Zeichen des Lebens - sie zeigen Wasser an, spenden Schatten, sind Ort des 
Sich-Treffens. Und dann noch „vielerlei Bäume“. Das meint doch das Gegenteil von 
Eintönigkeit und Langeweile. Ein Leben in Abwechslung und Vielfalt entspricht einer 



Haltung der Offenheit, der Neugierde, der Entdeckerfreude, der Lust am Lernen und 
Beobachten: alles Dinge, die zum Menschsein wesentlich gehören. 
- „verlockend anzusehen“ Das hier verwendete hebräische Wort bedeutet auch: 
„begehrenswert, hinreißend, voller Reize“. Gott will ein Leben in Freude, berufen zum 
Staunen und Fasziniert-Sein. Wir können noch so alt sein - immer wieder kommt Neues 
auf uns zu. 
Damit sind auch menschliche Eigenschaften angesprochen wie Sensibilität, 
Erlebnisfähigkeit oder Wahrnehmungsfähigkeit. 
-“gut zu essen“ Vielleicht steckt auch hier mehr drin als die reine Nahrungsaufnahme. 
Essen ist ja ein Vorgang des sich Einverleibens, der intensiven Aufnahme. Die Nahrung 
geht in Fleisch und Blut über. Vielleicht will uns dieses „gut zu essen“ sagen, dass es 
darauf ankommt, das, was das Leben bietet, was „Eden“ bereithält, auch zu 
verinnerlichen, zu verdauen. 
Damit geht es um die Fähigkeit zur Intensität. Nicht das Flüchtige und Oberflächliche 
zählt, sondern das, was ganz tief innen verankert ist! 
 
 
Quelle:  Michael Kappes (Hg.), „Gottes Schöpfung feiern und bewahren“, Materialien zur 
Gestaltung des Schöpfungstages und der Schöpfungszeit vom 1. September bis 4. Oktober 
(Grundlagenheft), Arbeitshilfe der ACK (Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen Nordrhein-
Westfalen), Münster, 22011, S. 64-66 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Unsere Erde - unvollendete Schönheit4 
Schriftstelle: Jes 11,6-9; Röm 8,18-24 
Liebe Schwestern und Brüder, 
Unsere Erde - so lautete der Titel eines Dokumentarfilms, der Anfang Februar 2008 in die 
deutschen Kinos kam und zu einem Kassenschlager wurde. Fünf Jahre haben die Macher dieses 
Films daran gearbeitet. Herausgekommen ist ein Film, der mit spektakulären Bildern aufwarten 
kann: Eine Eisbärin und ihre zwei Jungen, die tapsig einen steilen Schneehang hinabrutschen, 
Luftaufnahmen von einem Wolfsrudel, das versucht, ein Karibu-Jungtier von seiner 
Herde zu trennen, eine Elefantenherde auf dem Weg zum Okawango-Delta und die 6.000 
Kilometer 
lange Reise einer Buckelwalfamilie. Außerdem: Afrikanische Windhunde, Anubispaviane, 
Blauparadiesvögel, Pelzrobben, Schraubenziegen, Steinadler und viele mehr. Kritiker 
mögen jetzt anmerken, dass es Bilder der üblichen Verdächtigen sind, die hier spektakulär in 
Szene gesetzt werden und dass das große Potenzial unserer Erde gar nicht zur Geltung 
kommt. 
Und doch, viele zahlende Besucher und viele positive Kritiken zeigen, dass dieser Film den 
Besuch im Kino oder einen DVD-Abend sicher wert ist. Vor allem von zwei Szenen war in 
den verschiedensten Kritiken immer wieder die Rede: zum einen die grandios gefilmte Jagd 
eines Geparden auf ein Streifengnu in der kenianischen Wüste. „Die Minuten dauernde 
Zeitlupensequenz 
hat etwas von einem tödlichen Liebeskampf und nimmt durch ihre Ästhetik 
schlichtweg gefangen“ (www.Filmstars.de). Zum anderen die Bilder, die eine Elefantenherde 
zeigen, die inmitten eines Rudels Löwen eine Nacht am Wasserloch verbringt. Die 
atmosphärischen 
Szenen zeigen, wie die Löwen die an sich stärkeren Elefanten belauern und ihren 
Moment abwarten. Beeindruckende, fast schon surreale Bilder. 
Doch wenn wir mal unseren ästhetischen menschlichen Blickwinkel für diese Bilder für einen 
Moment außer acht lassen und in die Rolle des Streifengnus schlüpfen, dann offenbart dieser 
„tödliche Liebeskampf`, wie er in der Filmkritik genannt wurde, eine Welt, die unvollkommen 
und vom Leiden und Sterben geprägt ist. Eine Welt, die Paulus in seinem Brief an die 
Gemeinde in Rom mit den Worten beschreibt: „Die Schöpfung ist der Vergänglichkeit 
unterworfen“ 
(Röm 8,20a). Das ist, theologisch ausgedrückt, die Wirklichkeit unserer Welt. Nichts 
anderes zeigen diese ästhetischen Bilder. Die Welt ist der Vergänglichkeit unterworfen. Diese 
Feststellung gilt für die gesamte Schöpfung. Auch dort, wo der Mensch nicht in den natürlichen 
Kreislauf der Natur eingegriffen hat. Auch dort, wo die viel zitierten letzten Paradiese 
dieser Erde sind, auch dort herrscht das Gesetz der Vergänglichkeit, auch dort spielt sich der 
Kreislauf von Leben und Sterben ab, auch dort findet sich eben nicht mehr das Paradies sondern 
die Welt, die der Vergänglichkeit unterworfen ist. 
Auf dramatische Art und Weise liefern uns Jahr für Jahr die Bilder von Erdbeben und 
Überschwemmungen 
einen weiteren Beleg für die Wahrheit dieser Aussage. Wenn wir an die Bilder 
des Tsunamis am 2. Weihnachtstag 2004 denken oder an den Zyklon über Birma oder das 
Erdbeben in China im Mai 2008, dann finden wir hier auch die Bestätigung von der 
Vergänglichkeit 
der Schöpfung. 
Und auch wenn manche Katastrophe von Menschenhand gemacht oder durch menschliche 
Fehler ermöglicht wurde, auch bei einem perfekten Umgang mit der Schöpfung sind diese 
Katastrophen nicht zu verhindern, bleibt das Menetekel der Vergänglichkeit der Welt. Verstehen 

 
4 Dipl. Theologe Jörg Menke (Georgsmarienhütte), in: ders., Die Vielfalt der Schöpfung feiern. 
Ökumenische Arbeitshilfe für den Gottesdienst, Heidelberg 2008, S. 42f. 
 



sie mich richtig, das entbindet uns Menschen nicht davon, alles Erdenkliche zu unternehmen, 
dass solche Katastrophen nicht in einem solchen Ausmaß und mit solchen Folgen 
auftreten. Der Klimawandel ist eine von Menschen gemachte Realität, und viele Katastrophen 
4.3 Gestaltungselemente für gottesdienstliche Feiern der Schöpfung 
68 Michael Kappes (Hg.), Gottes Schöpfung feiern und bewahren 
und Folgen von Katastrophen ließen sich abmildern oder verhindern, wenn der Mensch nicht 
Raubbau an der Natur getrieben hätte. 
Und dennoch, als Christen wissen wir, dass alle menschlichen Anstrengungen nicht eine heile 
Welt hervorbringen werden. Tod und Sterben werden immer in ihr herrschen. Denn der Tod 
ist ja als Folge des Sündenfalls des Menschen in die Schöpfung eingetreten, der Tod, der den 
Menschen und die Schöpfung getroffen hat. Der Tod, der das einzig Gewisse im Leben des 
Menschen und der Schöpfung ist, er lässt sich selbst mit aller menschlichen Anstrengung 
nicht beseitigen, weder im Leben des Menschen noch im Gesamten der Schöpfung. 
Ist dann alle menschliche Mühe und jeder menschliche Einsatz für die Schöpfung und für das 
Leben umsonst und im Letzten sinnlos? Wenn wir die Stelle im Römerbrief weiter lesen, finden 
wir die Antwort des Paulus: „Auch die Schöpfung soll von der Sklaverei und Verlorenheit 
befreit werden zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes“ (Röm 8,21). Deshalb 
lohnt sich der menschliche Einsatz für die Schöpfung. Als Christen wissen wir, dass die Rettung 
der Welt nicht allein auf menschlichem Tun beruht, sondern dass sie von Gott kommt. 
Ja, richtiger dürfen und müssen wir sagen, dass sie schon von Gott gekommen ist. Zwar ist 
unsere Welt noch nicht vollendet, zwar ist die Realität von Leid, Katastrophen und Tod oft 
bedrückend zu spüren. Aber wir Christen sind gerufen, darin zu glauben und zu bezeugen, 
dass wir gerettet sind. Wir dürfen mit unserem Leben und mit unserem Einsatz für das Leben 
bezeugen, dass das letzte Wort in der Geschichte der Welt nicht die Realität des Todes sondern 
die Wirklichkeit des Lebens ist. 
Eine Wirklichkeit, die der Prophet Jesaja in seiner großen Vision der endzeitlichen Welt so 
beschrieben hat: „Dann wohnt der Wolf beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. Kalb 
und Löwe weiden zusammen, ein kleiner Knabe kann sie hüten. Kuh und Bärin freunden sich 
an, ihre Jungen liegen beieinander. Der Löwe frisst Stroh wie das Rind. Der Säugling spielt 
vor dem Schlupfloch der Natter, das Kind streckt seine Hand in die Höhle der Schlange. Man 
tut nichts Böses mehr und begeht kein Verbrechen auf meinem ganzen heiligen Berg; denn 
das Land ist erfüllt von der Erkenntnis des Herrn, so wie das Meer mit Wasser gefüllt ist“ Jes 
11,6-9). Und wir dürfen in Anlehnung an den Film ergänzen, dann kommt es nicht mehr zum 
tödlichen Liebeskampf zwischen Gepard und Gnu, sondern in der Steppe Afrikas weiden die 
beiden nebeneinander. 
Diese Wirklichkeit bringt nicht der Mensch hervor, sondern der Spross aus der Wurzel Isais, 
Jesus Christus. Er ist das Ja Gottes zur Welt und zum Leben. Er hat die Welt errettet und ihr 
die Hoffnung gegeben, dass am Ende die Vision des Jesaja Wirklichkeit werden wird. Er 
selbst hat diese Wirklichkeit mit seinem Leben, Sterben und Auferstehen bezeugt. Er selbst ist 
das Leben in Fülle, dass zu uns Menschen spricht und dass sich in die menschlichen Hände 
legt unter den Zeichen von Brot und Wein. 
4.3 Gestaltungselemente für gottesdienstliche Feiern der Schöpfung 
Michael Kappes (Hg.), Gottes Schöpfung feiern und bewahren 69 
Unsere Erde - sie ist noch viel schöner als es die phantastischsten Bilder uns zeigen können, 
denn sie trägt in sich die Liebe Gottes, die einmal alles Leid und selbst den Tod überwinden 
wird in die Fülle des Lebens Gottes. 
Lassen wir uns von dieser Liebe verwandeln und werden wir Zeugen dieser Liebe, die jeden 
Einsatz für das Leben und die Schöpfung sinnvoll macht, Amen. 
 
Quelle:  Michael Kappes (Hg.), „Gottes Schöpfung feiern und bewahren“, Materialien zur 
Gestaltung des Schöpfungstages und der Schöpfungszeit vom 1. September bis 4. Oktober 
(Grundlagenheft), Arbeitshilfe der ACK (Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen Nordrhein-
Westfalen), Münster, 22011, S. 66-69 


