Der HEILIGE STUHL

AR -DE -EN -ES -FR -IT -PL -PT

LEO XIV.
APOSTOLISCHES SCHREIBEN

IN UNITATE FIDEI

ZUM 1700. JAHRESTAG DES KONZILS VON NIZAA

1. In der Einheit des Glaubens, der seit den Anfangen der Kirche verkindet wird, sind die
Christen dazu aufgerufen, einmutig unterwegs zu sein und das empfangene Geschenk mit
Liebe und Freude zu bewahren und weiterzugeben. Dies kommt in den Worten des
Glaubensbekenntnisses zum Ausdruck: ,Wir glauben an Jesus Christus, den
einziggeborenen Sohn Gottes, der wegen unseres Heils herabgestiegen ist’, wie es das
Konzil von Nizaa, das erste okumenische Ereignis in der Geschichte des Christentums, vor
1700 Jahren formuliert hat.

Im Vorfeld meiner Apostolischen Reise in die Turkei mochte ich mit diesem Schreiben die
ganze Kirche zu neuem Schwung beim Bekenntnis des Glaubens ermutigen, dessen
Wahrheit seit Jahrhunderten das gemeinsame Erbe der Christen darstellt und es verdient,
stets in neuer und aktueller Form bekannt und vertieft zu werden. Dazu wurde ein
umfangreiches Dokument der Internationalen Theologischen Kommission approbiert:
Jesus Christus, Sohn Gottes, Erloser. 1700. Jahrestag des 6kumenischen Konzils von
Nizda. Ich verweise darauf, weil es nicht nur in theologischer und kirchlicher, sondern
auch in kultureller und sozialer Hinsicht niitzliche Perspektiven fur die Vertiefung der
Bedeutung und Aktualitat des Konzils von Nizaa bietet.


https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html

2. »Anfang des Evangeliums von Jesus Christus, Gottes Sohn«: So Uberschreibt der
heilige Markus sein Evangelium. Damit fasst er dessen ganze Botschaft eben im Zeichen
der Gottessohnschaft Jesu Christi zusammen. Ebenso weiB3 sich der Apostel Paulus
berufen, Gottes Evangelium von seinem Sohn zu verklnden, der flir uns gestorben und
auferstanden ist (vgl. R6m 1,9) und der das endgiiltige ,Ja" Gottes zu den VerheiBungen
der Propheten ist (vgl. 2 Kor 1,19-20). In Jesus Christus ist das Wort, das schon vor den
Zeiten Gott war und durch das alles geworden ist — wie es im Prolog des
Johannesevangeliums heiBt —, »Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt« (Joh 1,14).
In ihm ist Gott unser Nachster geworden, sodass wir alles, was wir einem jeden unserer
Briider und Schwestern tun, ihm getan haben (vgl. Mt 25,40).

So ist es eine gluckliche Figung, dass wir in diesem Heiligen Jahr, das unserer Hoffnung
gewidmet ist, die Christus ist, zugleich das 1700-jahrige Jubilaum des ersten
okumenischen Konzils von Nizaa feiern, das im Jahr 325 das Bekenntnis zu Jesus
Christus, dem Sohn Gottes, verkiindet hat. Dies ist das Herz des christlichen Glaubens.
Noch heute sprechen wir in der sonntaglichen Eucharistiefeier das Nizano-
Konstantinopolitanum, das Glaubensbekenntnis, das alle Christen verbindet. Es gibt uns
Hoffhung in den schwierigen Zeiten, in denen wir leben, inmitten vieler Sorgen und
Angste, Bedrohungen durch Krieg und Gewalt, Naturkatastrophen, gravierenden
Ungerechtigkeiten und Missstanden, Hunger und Elend, unter denen Millionen unserer
Brlder und Schwestern leiden.

3. Die Zeiten des Konzils von Nizaa waren nicht weniger turbulent. Als es im Jahr 325
begann, waren die Wunden der Christenverfolgungen noch nicht verheilt. Durch das
Toleranzedikt von Mailand (313) der beiden Kaiser Konstantin und Licinius schien ein
neues Zeitalter des Friedens anzubrechen. Gleichwohl kam es in der Kirche nach dem
Ende der duBeren Bedrohungen schon bald zu Auseinandersetzungen und Konflikten.

Arius, ein Presbyter in Alexandrien, lehrte, Jesus sei nicht der wahre Sohn Gottes, wenn
auch kein bloBes Geschopf. Er sei ein Zwischenwesen, zwischen dem unerreichbar fernen
Gott und uns. Zudem habe es eine Zeit gegeben, in der der Sohn ,nicht war”. Das passte in
die zu jener Zeit weit verbreitete Mentalitat und erschien daher plausibel.



Doch Gott Iasst seine Kirche nicht allein. Immer wieder beruft er mutige Manner und
Frauen zu Zeugen des Glaubens und zu Hirten, welche seinem Volk vorangehen und ihm
den Weg des Evangeliums weisen. Bischof Alexander von Alexandria erkannte bald, dass
die Lehre des Arius ganz und gar nicht der Heiligen Schrift entsprach. Da Arius sich nicht
konziliant zeigte, rief Alexander die Bischdfe von Agypten und Libyen zu einer Synode
zusammen, welche die Lehre des Arius verurteilte; an die anderen Bischofe des Ostens
schickte er dann einen Brief, um sie ausfuhrlich zu informieren. Im Westen wurde Bischof
Hosius von Cordoba, in Spanien, aktiv, der sich schon wahrend der Verfolgung unter
Kaiser Maximianus als ein gliihender Bekenner des Glaubens erwiesen hatte und das
Vertrauen des Bischofs von Rom, des Papstes Silvester, genoss.

Allerdings taten sich auch die Anhanger des Arius zusammen. Dies flhrte zu einer der
groBten Krisen in der Geschichte der Kirche des ersten Jahrtausends. Denn der Grund fur
den Streit war nicht irgendeine nebensachliche Kleinigkeit. Es ging um die Mitte des
christlichen Glaubens, also um die Antwort auf die entscheidende Frage, welche Jesus bei
Caesarea Philippi den Jiingern gestellt hatte: »Fir wen haltet ihr mich?« (Mt 16,15).

4. Als die Auseinandersetzung aufloderte, sah Kaiser Konstantin, dass mit der Einheit der
Kirche auch die Einheit des Reiches bedroht war. So rief er alle Bischéfe zu einem
okumenischen, d.h. allgemeinen Konzil in Nizaa zusammen, um die Einheit
wiederherzustellen. Unter dem Vorsitz des Kaisers fand die Synode der ,318 Vater” statt:
Die Zahl der anwesenden Bischdfe war von einer bis dahin nicht dagewesenen
GroBenordnung. Einige von ihnen trugen noch die Male von Torturen, die sie in der
Verfolgung erlitten hatten. Die groBe Mehrheit von ihnen kam aus dem Osten, wahrend nur
funf aus dem Westen gewesen zu sein scheinen. Papst Silvester verlieB sich auf die
theologisch maBgebende Gestalt des Bischofs Hosius von Cordoba und entsandte zwei
romische Presbyter.

5. Die Vater des Konzils bezeugten ihre Treue zur Heiligen Schrift und zur apostolischen
Tradition, wie sie bei der Taufe gemaB dem Auftrag Jesu bekundet wurde: »Darum geht
und macht alle Vélker zu meinen Jungern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes« ( Mt 28,19). Im Westen gab es verschiedene
Formulierungen, darunter das sogenannte Apostolische Glaubensbekenntnis. [1] Auch im
Osten gab es viele Taufbekenntnisse, die in ihrer Struktur einander ahnlich waren. Sie
waren nicht in komplizierter Gelehrtensprache, sondern in der — wie man spater sagte -
einfachen Sprache der Fischer vom See Gennesaret verfasst.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn1

Auf dieser Grundlage beginnt das Credo von Nizaa mit dem Bekenntnis: »Wir glauben an
den einen Gott, den Vater, den Alimachtigen, den Schopfer alles Sichtbaren und
Unsichtbaren.« [2] Damit haben die Konzilsvater ihren Glauben an den einen und einzigen
Gott zum Ausdruck gebracht. Darliber gab es auf dem Konzil keine Kontroversen. Es
wurde jedoch Uber einen zweiten Artikel diskutiert, der ebenfalls in der Sprache der Bibel
das Bekenntnis an »den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes« darlegt. Die
Debatte war der Notwendigkeit geschuldet, dass die von Arius aufgeworfene Frage zu
beantworten war, wie die Aussage ,Sohn Gottes” zu verstehen und wie sie mit dem
biblischen Monotheismus zu vereinbaren sei. Das Konzil hatte also die richtige Bedeutung
des Glaubens an Jesus als ,den Sohn Gottes" zu definieren.

Die Konzilsvater bekannten, dass Jesus der Sohn Gottes ist, denn er ist » aus dem Wesen
( ousia) des Vaters [...] gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens ( homoousios) mit dem
Vater«. Mit dieser Definition wurde die These von Arius radikal zurlickgewiesen. [3] Um
die Wahrheit des Glaubens auszudriicken, gebrauchte das Konzil zwei Begriffe, ,Wesen" (
ousia) und ,eines Wesens" ( homoousios), die sich nicht in der Heiligen Schrift finden.
Dadurch wollte es nicht die biblischen Aussagen durch griechische Philosophie ersetzen.
Im Gegenteil, das Konzil hat diese Begriffe benutzt, um den biblischen Glauben klar
darzustellen und ihn vom hellenisierenden Irrtum des Arius abzugrenzen. Der Vorwurf der
Hellenisierung trifft darum nicht die Vater von Nizaa, sondern die Irrlehre des Arius und
seiner Anhanger.

Positiv ausgedruckt: Die Vater von Nizaa wollten dem biblischen Monotheismus und dem
Realismus der Menschwerdung ganz treu bleiben. Sie wollten sagen: Der einzige und
wahre Gott ist uns nicht unerreichbar fern, sondern er ist uns vielmehr nahe und in Jesus
Christus entgegengekommen.

6. Um seine Botschaft in der einfachen, dem ganzen Gottesvolk vertrauten Sprache der
Bibel und der Liturgie zu sagen, nimmt das Konzil einige Formulierungen aus dem
Taufbekenntnis auf: »Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott.«
Ferner nimmt das Konzil die biblische Lichtmetaphorik auf: »Gott ist Licht« (7 Joh 1,5; vgl.
Joh 1,4-5). So wie das ausstrahlende Licht sich selbst ausstrahlt und mitteilt, ohne
dadurch selbst gemindert zu werden, so ist der Sohn Abglanz (apaugasma) der
Herrlichkeit Gottes und Ebenbild (character) seines Wesens (hypostasis) (vgl. Hebr 1,3; 2
Kor 4,4). Der Fleisch gewordene Sohn, Jesus, ist darum das Licht der Welt und des
Lebens (vgl. Joh 812). Durch die Taufe sind die Augen unseres Herzens erleuchtet (vgl.
Eph 118), damit auch wir Licht in der Welt (vgl. Mt 5,14) sein kdnnen.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn3

SchlieBlich sagt das Credo aus, dass der Sohn »wahrer Gott vom wahren Gott« ist. Die
Bibel unterscheidet an vielen Stellen die toten Gétzen vom wahren und lebendigen Gott.
Der wahre Gott ist der Gott, der in der Heilsgeschichte spricht und handelt: der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs, der sich dem Mose beim brennenden Dornbusch
geoffenbart hat (vgl. Ex 3,14), der Gott der das Elend des Volkes sieht, sein Schreien hort,
es mit der leuchtenden Feuersaule durch die Wiste fihrt und begleitet (vgl. Ex 13,21), mit
Donnerstimme zu ihm redet (vgl. Dtn 5,26) und ein Herz fir sein Volk hat (vgl. Hos 11,8-9).
Der Christ ist darum aufgerufen, sich von den toten Gotzen zum lebendigen wahren Gott
zu bekehren (vgl. Apg 12,25; 1 Tess 1,9). In diesem Sinn bekennt Simon Petrus bei
Caesarea Philippi: »Du bist der Christus, der Sohn des lebendigen Gottes!« (Mt 16,16).

7. Das Bekenntnis von Nizaa formuliert keine philosophische Theorie. Es bekennt den
Glauben an den Gott, der uns durch Jesus Christus erlost hat. Es geht um den lebendigen
Gott, der will, dass wir das Leben haben und es in Fiille haben (vgl. Joh 10,10). Darum fahrt
das Bekenntnis fort mit den Worten des Taufbekenntnisses: Der Sohn Gottes, »der wegen
uns Menschen und um unseres Heiles willen herabgestiegen und Fleisch und Mensch
geworden ist, gelitten hat und auferstanden ist am dritten Tage, hinaufgestiegen ist in die
Himmel und kommt, Lebende und Tote zu richten«. Damit wird deutlich: Die
christologischen Bekenntnisaussagen des Konzils sind eingebunden in die Heilsgeschichte
zwischen Gott und seinen Geschopfen.

Der heilige Athanasius, der als Diakon des Bischofs Alexander am Konzil teilgenommen
hatte und dessen Nachfolger auf dem Bischofsstuhl von Alexandria in Agypten wurde,
betonte mehrfach und mit Nachdruck die soteriologische Dimension, die das nizanische
Glaubensbekenntnis zum Ausdruck bringt. Er schreibt namlich, dass der Sohn, der vom
Himmel herabgestiegen ist, »uns zu S6hnen des Vaters gemacht hat und, indem er selbst
Mensch geworden ist, die Menschen vergdéttlicht hat. Er wurde nicht als der Mensch, der
er war, zu Gott, sondern als Gott, der er war, wurde er Mensch, um uns zu vergaottlichen«.
[4] Nur wenn der Sohn wahrhaftig Gott ist, ist dies mdglich: In der Tat kann kein
sterbliches Wesen den Tod besiegen und uns retten; nur Gott kann dies tun. Er ist es, der
uns in seinem menschgewordenen Sohn befreit hat, damit wir frei sind (vgl. Gal 5,1).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn4

Im Glaubensbekenntnis von Nizaa ist das Verb descendit, ,er ist herabgestiegen®”,
hervorzuheben. Der heilige Paulus beschreibt diese Bewegung mit eindringlichen Worten:
»[Christus] entaduBerte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich« (Phil
2,7). So, wie es der Prolog des Johannesevangeliums ausdrlickt: »Das Wort ist Fleisch
geworden und hat unter uns gewohnt« (Joh 1,14). Und deshalb lehrt der Hebraerbrief: »Wir
haben ja nicht einen Hohepriester, der nicht mitflihlen kdnnte mit unseren Schwachen,
sondern einen, der in allem wie wir versucht worden ist, aber nicht geslindigt hat« (Hebr
4,15). Am Abend vor seinem Tod hat er sich wie ein Sklave herabgebiickt, um den Jiingern
die FliBe zu waschen (vgl. Joh 13,1-17). Und erst als der Apostel Thomas seine Finger in
die Seitenwunde des auferstandenen Herrn legen konnte, bekannte er: »Mein Herr und
mein Gott« (Joh 20,28).

Gerade aufgrund seiner Menschwerdung begegnen wir dem Herrn in unseren
notleidenden Briidern und Schwestern: »Was ihr [ihnen] getan habt, das habt ihr mir
getan« (Mt 25,40). Nicht Uber den fernen, unerreichbaren und unbeweglichen, in sich
ruhenden Gott spricht das nizanische Bekenntnis, sondern vielmehr Uber den uns nahen
Gott, der uns auf unserem Weg auf den StraBen der Welt und an den distersten Orten der
Erde begleitet. Seine GroBe zeigt sich darin, dass er sich klein macht, sich seiner
unendlichen Majestat entkleidet und sich in den Kleinen und Armen zu unserem Nachsten
macht. Diese Tatsache revolutioniert das heidnische und philosophische
Gottesverstandnis.

Noch ein anderes Wort im nizanischen Bekenntnis ist flr uns heute besonders
aufschlussreich: die biblische Aussage »ist Fleisch gewordeng, die dadurch prazisiert
wird, dass nach dem Wort »Fleisch« das Wort »Mensch« eingeschoben wird. Damit grenzt
sich Nizaa ab gegen die Irrlehre, der Logos habe als auBere Verkleidung nur einen Leib
angenommen, nicht aber die menschliche Seele, die mit Verstand und freiem Willen
ausgestattet ist. Es will hingegen sagen, was das Konzil von Chalkedon (451) dann
ausdrucklich erklarte: Gott hat in Christus den ganzen Menschen mit Leib und Seele
angenommen und erlost. Der Sohn Gottes ist Mensch geworden — erlautert der heilige
Athanasius —, damit wir Menschen vergottlicht werden. [5] Diese erhellende Erkenntnis der
gottlichen Offenbarung war vom heiligen Irendus von Lyon und von Origenes vorbereitet
worden und entwickelte sich dann in groBer Vielfalt in der 6stlichen Spiritualitat weiter.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn5

Die Vergottlichung hat nichts mit einer Selbst-Vergottung des Menschen zu tun. Im
Gegenteil, die Vergdttlichung bewahrt uns vor der Urversuchung, sein zu wollen wie Gott
(vgl. Gen 3,5). Was Christus von Natur ist, das werden wir durch Gnade. Durch das Werk
der Erldsung hat Gott nicht nur unsere menschliche Wirde als Bild Gottes
wiederhergestellt; vielmehr hat er, der uns wunderbar geschaffen hat, uns in noch
wunderbarerer Weise an seiner géttlichen Natur Anteil haben lassen (vgl. 2 Petr 1,4).

Die Vergéttlichung ist folglich die wahre Vermenschlichung. Deshalb weist die Existenz
des Menschen Uber sich hinaus, sucht sie Uber sich hinaus, sehnt sie sich Uber sich hinaus
und ist unruhig, bis sie ruht in Gott: [6] Deus enim solus satiat, Gott allein macht den
Menschen satt. [7] Gott allein kann in seiner Unendlichkeit die unendliche Sehnsucht des
menschlichen Herzens erflillen, und dazu wollte der Sohn Gottes unser Bruder und Erloser
werden.

8. Wir haben gesagt, dass Nizaa die Lehre des Arius klar zurickgewiesen hat. Doch Arius
und seine Anhanger gaben sich nicht geschlagen. Kaiser Konstantin selbst und seine
Nachfolger stellten sich immer mehr auf die Seite der Arianer. Der Begriff homoodsios
wurde zum Zankapfel zwischen Nizanern und Antinizanern und l6ste damit weitere
schwere Konflikte aus. Der heilige Basilius von Caesarea beschreibt das Durcheinander,
das entstand, mit vielsagenden Bildern und verglich es mit einer nachtlichen Seeschlacht
bei gewaltigem Sturm, [8] wahrend der heilige Hilarius die Rechtglaubigkeit der Laien
gegeniber dem Arianismus vieler Bischofe bezeugt und anerkennt, dass »die Ohren des
Volkes heiliger sind als die Herzen der Priester«. [9]

Der Fels des nizanischen Bekenntnisses war der heilige Athanasius, unbeugsam und
standhaft in seinem Glauben. Obwohl er gleich finf Mal vom Bischofsstuhl in Alexandrien
abgesetzt und vertrieben wurde, kehrte er jedes Mal wieder als Bischof dorthin zurick.
Auch aus der Verbannung gab er durch seine Schriften und Briefe dem Gottesvolk
weiterhin Orientierung. Wie einst Mose konnte auch Athanasius das gelobte Land des
Kirchenfriedens nicht mehr betreten. Diese Gnade blieb einer neuen Generation
vorbehalten, die man als Jung-Nizaer bezeichnet. Im Osten waren dies die drei
kappadokischen Vater: der heilige Basilius von Caesarea (um 330-379), dem der Titel ,der
GroBe" zuteilwurde, sein Bruder der heilige Gregor von Nyssa (335-394) und der engste
Freund von Basilius, der heilige Gregor von Nazianz (329/30-390). Im Westen waren der
heilige Hilarius von Poitiers (um 315-367) und sein Schililer, der heilige Martin von Tours
(um 316-397), von Bedeutung. Und dann vor allem der heilige Ambrosius von Mailand
(333-397) und der heilige Augustinus von Hippo (354-430).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn9

Das besondere Verdienst der drei Kappadokier war es, die Formulierung des nizanischen
Glaubensbekenntnisses zu vollenden und zu zeigen, dass die Einheit und die Dreiheit
Gottes keineswegs im Widerspruch zueinander stehen. In diesem Zusammenhang wurde
auf dem Ersten Konzil von Konstantinopel im Jahr 381 der Glaubensartikel Uber den
Heiligen Geist formuliert. So heiB3t es im Glaubensbekenntnis, das seitdem als Nizano-
Konstantinopolitanum bezeichnet wird: »Wir glauben an den Heiligen Geist, den Herrn und
Lebensspender, der aus dem Vater hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohne
mitangebetet und mitverherrlicht wird, der durch die Propheten gesprochen hat.« [10]

Durch das Konzil von Chalkedon (451) wurde das Konzil von Konstantinopel als
okumenisch anerkannt und das nizano-konstantinopolitanische Bekenntnis als universal
verbindlich erklart. [11] Es stellte somit ein Band der Einheit zwischen Ost und West dar. Im
16. Jahrhundert haben es auch die kirchlichen Gemeinschaften, die aus der Reformation
hervorgegangen sind, bewahrt. So ist das nizano-konstantinopolitanische

Glaubensbekenntnis das gemeinsame Bekenntnis aller christlichen Traditionen.

9. Es war ein langer und folgerichtiger Weg, der von der Heiligen Schrift zum
Glaubensbekenntnis von Nizaa, dann zu seiner Rezeption durch Konstantinopel und
Chalkedon und nochmal bis ins 16. und in unser 21. Jahrhundert gefihrt hat. Wir alle sind
als Junger Jesu Christi »auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes«
getauft. Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes machen wir das
Kreuzzeichen und lassen wir uns segnen. Mit dem »Ehre sei dem Vater und dem Sohn und
dem Heiligen Geist« schlieBen wir jedes Mal das Gebet der Psalmen im Stundengebet ab.
Die Liturgie und das christliche Leben sind also fest im Glaubensbekenntnis von Nizaa und
Konstantinopel verankert: Was wir mit dem Mund aussprechen, muss aus dem Herzen
kommen, damit es im Leben bezeugt wird. Wir mlssen uns also fragen: Wie steht es heute
mit der inneren Rezeption des Credos? Spuren wir, dass es auch unsere heutige Situation
trifft? Verstehen wir und leben wir, was wir Sonntag flr Sonntag sagen, und was bedeutet
das, was wir sagen, fir unser Leben?


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn11

10. Das Credo von Nizaa beginnt mit dem Bekenntnis des Glaubens an Gott, den
Allmachtigen, den Schopfer des Himmels und der Erde. Heute hat Gott und die Frage nach
Gott flr viele kaum mehr eine Bedeutung im Leben. Das Zweite Vatikanische Konzil hat

deutlich gemacht, dass die Christen zumindest mitverantwortlich sind an dieser Situation,
weil sie den wahren Glauben nicht bezeugen und durch einen Lebensstil und Handlungen,
die weit vom Evangelium entfernt sind, das wahre Antlitz Gottes verhdillen. [12] Im Namen
Gottes sind Kriege gefiihrt worden, hat man getoétet, verfolgt und diskriminiert. Man hat
auch statt den barmherzigen Gott zu verkiindigen, von einem rachenden Gott gesprochen,
der Angst einfloBt und bestraft.

Das Glaubensbekenntnis von Nizaa ladt uns also zu einer Gewissenserforschung ein. Was
bedeutet mir Gott und wie bezeuge ich den Glauben an ihn? Ist der eine und einzige Gott
wirklich der Herr des Lebens, oder gibt es Gotzen, die mir wichtiger sind als Gott und
seine Gebote? Ist Gott fur mich der lebendige Gott, der in jeder Situation nahe ist, ist er der
Vater, an den ich mich mit kindlichem Vertrauen wende? Ist er der Schopfer, dem ich alles
verdanke, was ich bin und habe, dessen Spuren ich in allen Geschopfen finden kann? Bin
ich bereit, die Guter der Erde, die allen gehoren, in gerechter und in fairer Weise zu teilen?
Wie gehe ich mit der Schopfung um, die das Werk seiner Hande ist? Gebrauche ich sie mit
Ehrfurcht und Dank, oder beute ich sie aus, zerstdre ich sie, statt sie als gemeinsames
Haus der Menschheit und zu hiiten und zu kultivieren? [13]

1. Im Zentrum des nizano-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses steht das
Bekenntnis zum Glauben an Jesus Christus, unseren Herrn und Gott. Dies ist die Mitte
unseres christlichen Lebens. Deshalb miihen wir uns, Jesus als unserem Lehrmeister,
Begleiter, Bruder und Freund nachzufolgen. Doch das nizénische Bekenntnis verlangt
mehr: Es mahnt uns namlich, nicht zu vergessen, dass Jesus Christus der Herr (kyrios),
der Sohn des lebendigen Gottes ist, der ,zu unserem Heil vom Himmel gekommen" und
,fur uns"” am Kreuz gestorben ist und der uns durch seine Auferstehung und Himmelfahrt
den Weg zum neuen Leben erschlossen hat.

Die Nachfolge Jesu Christi ist sicher kein breiter und bequemer Weg, aber dieser oft
anspruchsvolle oder sogar schmerzhafte Pfad flihrt immer zum Leben und zum Heil (vgl.
Mt 713-14). Die Apostelgeschichte spricht von dem neuen Weg (vgl. Apg 19,9.23;
22,414-15.22), der Jesus Christus ist (vgl. Joh 14,6): Dem Herrn zu folgen verpflichtet uns,
den Weg des Kreuzes zu gehen, der uns tber die Reue zur Heiligung und Vergdttlichung
fuhrt. [14]


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn14

wenn Gott uns mit seinem ganzen Wesen liebt, dann mussen wir auch einander lieben. Wir
konnen Gott, den wir nicht sehen, nicht lieben, ohne auch den Bruder und die Schwester
zu lieben, die wir sehen (vgl. 71 Joh 4,20). Gottesliebe ohne N&chstenliebe ist
Scheinheiligkeit; radikale Nachstenliebe, besonders Feindesliebe ohne Gottesliebe ist ein
Heroismus, der uns schlicht GUberfordert. Der Aufstieg zu Gott geht in der Nachfolge Jesu
Uber den Hinabstieg und die Zuwendung zu den Briidern und Schwestern, besonders zu
den Geringsten, den Armsten, den Verlassenen und Ausgeschlossenen. Was wir dem
Geringsten getan haben, das haben wir Christus, getan (vgl. Mt 25,31-46). Angesichts der
Katastrophen, der Kriege und des Elends kénnen wir den Menschen, die an Gott zweifeln,
nur dann seine Barmherzigkeit bezeugen, wenn sie seine Barmherzigkeit durch uns
erfahren. [15]

12. SchlieBlich ist das Konzil von Nizaa auch aktuell aufgrund seiner groBen dkumenischen
Bedeutung. In diesem Zusammenhang ist die Verwirklichung der Einheit aller Christen
eines der Hauptziele des letzten Konzils, des Zweiten Vatikanums, gewesen. [16] Der

heilige Papst Johannes Paul |l. hat vor genau dreiB3ig Jahren in der Enzyklika Ut unum sint

(25. Mai 1995) die Konzilsbotschaft weitergefiihrt und bestérkt. So feiern wir mit dem
groBen Jubilaum des ersten Konzils von Nizaa auch den Jahrestag der ersten
okumenischen Enzyklika. Sie kann als Manifest gelten, welches die durch das Konzil von
Nizaa gelegten 6kumenischen Grundlagen erneuert hat.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn15
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html

Dle okumenische Bewegung hat In den vergangenen sechzig Janren, Gott sel Dank, zu
vielen Ergebnissen geflihrt. Auch wenn uns die volle sichtbare Einheit mit den orthodoxen
und altorientalischen Kirchen und den kirchlichen Gemeinschaften, die aus der
Reformation hervorgegangen sind, noch nicht geschenkt wurde, hat uns der 6kumenische
Dialog dazu gefluhrt, dass wir auf der Grundlage der einen Taufe und des nizano-
konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses in den Brlidern und Schwestern der
anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften unsere Brider und Schwestern in Jesus
Christus erkannt und in der ganzen Welt die eine universale Gemeinschaft der Junger
Christi wieder neu entdeckt haben. Wir teilen namlich den Glauben an den einen und
einzigen Gott, den Vater aller Menschen, und wir bekennen gemeinsam den einen Herrn
und wahren Sohn Gottes Jesus Christus und den einen Heiligen Geist, der uns beseelt und
zur vollen Einheit und zum gemeinsamen Zeugnis fur das Evangelium drangt. Was uns eint
ist tatsachlich weit mehr als das, was uns trennt! [17] So kann die eine universale
Christenheit in einer zerrissenen und von vielen Konflikten durchfurchten Welt ein Zeichen
des Friedens und ein Werkzeug der Versohnung sein und damit entscheidend zu einem
weltweiten Engagement flr den Frieden beitragen. Der heilige Johannes Paul Il. hat uns

insbesondere an das Zeugnis der vielen christlichen Martyrer erinnert, die aus allen
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften kommen: Ihr Andenken verbindet uns und spornt
uns an, aktive Zeugen des Friedens in der Welt zu sein.

Um diesen unseren Dienst glaubwurdig tun zu kénnen, missen wir gemeinsam gehen, um
Einheit und Versdhnung zwischen allen Christen zu erreichen. Das Glaubensbekenntnis
von Nizaa kann die Grundlage und der MaBstab fur diesen Weg sein. Es schlagt uns
namlich ein Modell wahrer Einheit in der legitimen Unterschiedenheit vor. Einheit in der
Dreiheit, Dreiheit in der Einheit, denn Einheit ohne Vielheit ist Tyrannei, Vielheit ohne
Einheit ist Zerfall. Die trinitarische Dynamik ist nicht dualistisch, wie ein ausschlieBendes
aut-aut, sondern eine einbeziehende Verbindung, ein et-et: Der Heilige Geist ist das Band
der Einheit, das wir zusammen mit dem Vater und dem Sohn anbeten. Wir missen also
theologische Kontroversen, die inre Daseinsberechtigung verloren haben, hinter uns
lassen, um zu einem gemeinsamen Denken und noch mehr zu einem gemeinsamen Beten
zum Heiligen Geist zu finden, damit er uns alle in einem einzigen Glauben und einer
einzigen Liebe vereine.

| BT ISR BT B i R RO o T PR Bt METE L BRSNS S e BRG] BEEIC e PRERE o SRR § e o SCEE T POl ohits R


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html

Lads bedeutel Keine RUCKKenrokumene Zuim Lusiana vor aen spaitungen, aucn Keine
gegenseitige Anerkennung des aktuellen Status quo der Vielheit von Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften, sondern vielmehr eine Zukunftsokumene der Versohnung auf
dem Weg des Dialogs, des Austauschs unserer Gaben und geistlichen Schatze. Die
Wiederherstellung der Einheit unter den Christen macht uns nicht armer, vielmehr
bereichert sie uns. Dieses Ansinnen kann ahnlich wie in Nizaa nur durch einen geduldigen,
langen und unter Umstanden schwierigen Weg des Horens und der gegenseitigen
Offenheit moglich werden. Das ist eine theologische und noch mehr eine geistliche
Herausforderung, bei der auf allen Seiten Umdenken und Bekehrung notwendig sind. Dazu
brauchen wir eine geistliche Okumene des Gebets, der Lobpreisung und Anbetung wie es
beim Bekenntnis von Nizaa und Konstantinopel geschehen ist.

Rufen wir daher den Heiligen Geist an, er moge uns dabei begleiten und fuhren.
Heiliger Geist Gottes, du leitest die Glaubigen auf dem Weg der Geschichte.

Wir danken dir, dass du die Glaubensbekenntnisse inspiriert hast und dass du in unseren
Herzen die Freude weckst, unser Heil in Jesus Christus zu bekennen, dem Sohn Gottes,
der mit dem Vater eines Wesens ist. Ohne ihn kénnen wir nichts tun.

Du, ewiger Geist Gottes, verjungst von Epoche zu Epoche den Glauben der Kirche. Hilf
uns, ihn zu vertiefen und stets zum Wesentlichen zurtiickzukehren, um ihn zu verklinden.

Damit unser Zeugnis in der Welt nicht trage wird, komm, Heiliger Geist, mit deinem Feuer
der Gnade und belebe unseren Glauben neu, erfulle uns mit Hoffnung und entflamme in
uns die Liebe.

Komm, gottlicher Troster, der du die Harmonie bist, und eine die Herzen und den Verstand
der Glaubigen. Komm und schenke uns, dass wir die Schonheit der Gemeinschaft
genieBen durfen.

Komm, Liebe des Vaters und des Sohnes, und vereine uns in der einen Herde Christi.

Zeige uns die Wege, die wir gehen sollen, damit wir durch deine Weisheit wieder zu dem
werden, was wir in Christus sind: eins, damit die Welt glaubt. Amen.

Aus dem Vatikan, am 23. November 2025, dem Christkénigssonntag

LEO PP. XIV

Tl s e e b A A A S ST AN SRR Ly ety AR avenamr ol s clslailaiaimv) Sy



LIl venzZzinger — Aaunermann, encniriaion Symaoolorurmm, Freipurg ="~ £Zu 1/ (nacnroigena vH)j,
30.

|21 Ebd.; 125

[3] Aus den Aussagen des Athanasius in Contra arianos |, 9 geht hervor, dass homoodusios
nicht sagen will ,gleichen Wesens", sondern ,eines Wesens” mit dem Vater; es geht also
nicht um Gleichwesentlichkeit sondern um Wesensidentitat von Vater und Sohn. Die
lateinische Ubersetzung von homoousios spricht darum zurecht von unius substantiae
cum Patre ( DH 125).

[4] HI. Athanasius Alexandrinus, Contra arianos |, 38, 7 — 39, 1: Metzler (Hrsg.), Athanasius
Werke, 1/1,2, 148-149.

[5] Vgl. Ders., De incarnatione, 54: SCh 199, Paris 2000, 458; Contra arianos |, 39.42.45;
I, 59ff: Metzler (Hrsg.) Athanasius Werke, 1/1,2, 149.152.154-155 und 235ff.

[6] Vgl. HI. Augustinus, Confessiones 1: CCSL 27, Turnhout 1981, 1.

[7] HI. Thomas von Aquin, In Symbolum Apostolorum, art. 12: Spiazzi (Hrsg.), Thomae
Aquinatis Opuscula theologica, ll, Taurini-Romae 1954, 217.

[8] Vgl. HI. Basilius von Caesarea, De Spiritu Sancto, 30, 76: SCh 17bis, Paris 22002,
520-522,

[9] HI. Hilarius von Poitiers, Contra arianos seu contra Auxentium, 6: PL 10, 613. Im Wissen
um die Stimmen der Vater untersuchte der gelehrte Theologe, spatere Kardinal und
heutige Heilige und Kirchenlehrer John Henry Newman (1801-1890) diese Kontroverse und
kam zu dem Schluss, dass das nizénische Bekenntnis vor allem durch den sensus fidei
des Gottesvolkes bewahrt worden sei. Vgl. On consulting the Faithful in Matters of
Doctrine (1859).

[10] DH 150. Die Aussage ,der aus dem Vater und dem Sohn ( filioque) ausgeht” findet sich
im Text von Konstantinopel noch nicht; sie ist erst durch Benedikt VIII. 1014 ins lateinische
Credo eingefligt worden. Die Kontroverse ist Gegenstand des orthodox-katholischen
Dialogs.

[11] Vgl. DH 300.

[12] Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 19.

[19T V1Al Cran=inlaimn Cu=ididiloa | miidmta ~il IOA KAl AAAEY 277010 A AAC ANT (DN1EDN


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

LI9J VYI. FITAdllZIDRUD, CIHILYRIIRG LUUUULY 51 \£L4. IVidl LUV I1J), U/./0.1£44 AAO IV \LVIJ),

873-874.878.897.

[14] Vgl. Ders., Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Marz 2018), 92: AAS 110
(2018), 1136.

[15] Vgl. Ders., Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 67. 254: AAS 112 (2000),
992-993.1059

[16] Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Unitatis Redintegratio, 1: AAS 57 (1965),
90-91.

[17] Vgl. HI. Johannes Paul Il., Enzyklika Ut unum sint (25. Mai 1995), 20: AAS 87 (1995),
933.

Copyright © Dikasterium fir Kommunikation - Libreria Editrice Vaticana

Der HEILIGE STUHL

FAQ LEGAL NOTES  COOKIE POLICY  PRIVACY POLICY


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#254
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/vatican/de/info.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/legal-notes.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/cookie-policy.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/privacy-policy.html
javascript:;

